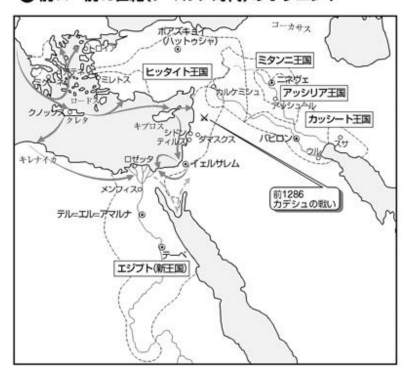
#### 科学史 1 科学のあけぼの―ギリシャ科学の成立

担当:三村太郎

(taromimura@g.ecc.u-tokyo.ac.jp)

- 0. 科学とは何か?
  - とりあえず科学とは「自然現象を合理的に説明するもの」と定義する
- ギリシャ科学の「科学」性 自然と超自然を分ける

# ● 前14~前13世紀(アマルナ時代)のオリエント



\*バビロニア(前20世紀頃):体系化された宗教を持っていた

#### 『エヌマ・エリシュ』冒頭

上にある天は名づけられておらず、

下にある地にもまた名がなかった時のこと。

はじめにアプスーがあり、すべてが生まれ出た。

混沌を表すティアマトもまた、すべてを生み出す母であった。

水はたがいに混ざり合っており、

野は形がなく、湿った場所も見られなかった。

神々の中で、生まれているものは誰もいなかった。

\*ギリシャ:中心となる宗教なし

紀元前6世紀ミレトス

コスモスの概念:美しい、秩序だった世界・宇宙



# \*\*アリストテレス (前384~322) 『形而上学』第一巻第三章

| 変化が現われる、) こうしたそれを、かれらは、すべての存在の構成要素[元素]であり、もとのもの[原理]である と言っている。それゆえに、かれらの考えでは、なにものも(それ自らは)生成することもなく絶滅することもな ままそれらすべての基に(基体として)止まり、ただそれの受動態[属性・様態]にのみその転化すなわちその生滅 すべてはそれから生成し来り、その終りにはまたそれにまで消滅し行くところのそれ(そこではその実体はその とのもの(原理)であると考えた。すなわち、すべての存在のそのように存在するのは、それからであり、それら ところで、(1)あの最初に哲学した人々のうち、その大部分は、質料の意味でのそれのみをすべての事物のも

いは一つより多く存在していて、他のすべてはそれから生成するがそれ自らはどこまでも自らの特前を保ってい その他のなにものにも、全くの生成とか全くの消滅とかは存しない。けだし、常になんらかの自然が一つかある らといって、これをもって直ちにソクラテスがなくなった〔死滅した〕とは言わないが(というのは、ソクラテス自 的に成りまたは教養的に成った[生成した]からといって、これをもって直ちに端的にソクラテスが生まれた[生的・・・(3) るからである、というのである。 らは〔去来するこれらの属性の基体として〕常にこれらの基に止まっているからであるが、〕 あたかもそのように、 成した)とは言わず、またソクラテスからこれらの属性が去ってなくなった(美的または教養的でなくなった)か い、というのは、それの自然は常に自らの持前を保っているからである。たとえばわれわれは、ソクラテスが美い、というのは、それの自然は常に自らの持前を保っているからである。たとえばわれわれは、ソクラテスが美

b20 て、タレスは、あの知恵の愛求(哲学)の始祖であるが、「水」がそれであると言っている。(それゆえに大地も水(a)) ものの種子は水気のある自然性をもち、そして水こそは水気のあるものにとってその自然の原理であるという理 というのであろう。たしかにこうした理由でこの見解をいだくにいたったのであろうが、さらにまた、すべての しかるに、すべてのものがそれから生成するところのそれこそは、すべてのものの原理[始まり・もと]だから、 気のあるものであり、熱いものそのものさえもこれから生じまたこれによって生存しているのを見てであろう、 のうえにあると唱えた。)そして、かれがこの見解をいだくにいたったのは、おそらく、すべてのものの養分が水 もっとも、或る人々の考えによると、今の時代よりも遙か以前の古い昔に、初めて神々のことを語った人々も(ぎ) (E) しかし、こうした原理の数や種類に関しては、必ずしもかれらのすべてが同じことを言っているわけではなく(8)

ずれも常にそれ自らに止まり存していて生成することなく、ただそれらが、一つに結合しあるいは一つから分離 だから、というのである。ところで、この意見が自然についての説として果たしてなんらか原始的なものであり 最も真にもとのもの〔原理〕であるとしている。だがメタボンティオンのヒッパソスやエペソスのヘラクレイトスしかしアナクシメネスは、そしてまたディオゲネスも、「空気」を水よりも先のものであり、単純物体のうちで(と) 以外の仕方では生成しも絶滅しもせず永遠にそれ自らに止まり存する、というのであった。 であったように、すなわちただ結合しあるいは分離する仕方でのみ生成しあるいは絶滅するものであって、それ と主張している。かれによると、その原理とした「同質部分的なもの」は、ほとんどすべて、あの水や火がそう(タム) 年齢においてはエュペドクレスよりも前であるがその業績においては後の人で、この人は原理を無限に多くある することによって、多さあるいは少なさがおこるだけなのであった)。しかし、クラゾメナイのアナクサゴラスは(器)(名)(人) は、「火」をそれであるとしており、そしてエムペドクレスは、すでにあげられた三つのほかに、第四の単純物体(5) てあのように主張したものと言われている。(けだしヒッポンをかれら[水を原理とした人々]の列に加えるに価値 古くからあったものであるか否かは明らかでないようであるが、しかしとにかく、タレスは、第一の原因につい の水が使われたとしている。それは、最も古いものは最も尊いものであり、最も尊いものは容約に使われるもの(ほ) すなわち「土」を加えて、四つをそうした原理であるとしている(けだしこれら四つの各1は、かれによると、い するとみる者はひとりもいないであろう、かれの思考はあまりにも低劣だから)。 を万物生成の父母であるとし、そしてまた神々の誓約には、その詩人たちの呼んでステュックスと称するところ また、自然についてこれと同じような見解をもっていた。すなわち、この詩人たちは、オケアノスとテテュスと

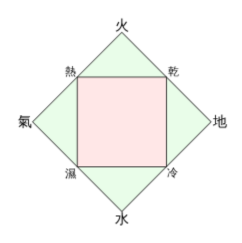
\*科学と哲学の親近性:最初の科学者は最初の哲学者

注意: ソクラテス以前における資料の制約

\*アルケー: タレス一水; アナクシメネス一空気;

エンペドクレス一土;ヘラクレイトス一火

#### \*四元素説の成立

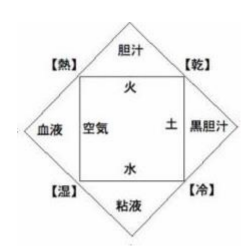


\*ヒッポクラテス(前460~370): 医学のはじまり てんかんの「神聖性」を否定; 四体液の不均衡によって説明

\*\*ヒッポクラテス『神聖病』冒頭

\*四体液説(ヒッポクラテス)

康や分別を取り戻す人々がかなりいるのを知っている。しかも、これらのことは一度だけ ないように私には思われる。 乱状態がつづくが、ひとたび目覚めると、青白さや弱々しさは残るものの、元どおりの健 げたり息をつまらせたり、急に起き上がって外に逃げ出したり、眠りから覚めるまでは錆 らないことをする人々を私は知っている。さらに、睡眠中に泣きわめいたり、叫び声をあ ないのに、誰も神聖とは見なしていない病気を私はほかにもいくつかあげることができる。 気と少しも似ていないことから、人々は自分たちの経験不足とこの病気の不思議な性質の それらが神聖で神によっておこるように見えるという点では、神聖病に少しもひけをとら たとえば、 たくさんあることになろう。実際、不思議で驚くべきものという点では少しもひけをとら いうことによって神的なものと考えられているのなら、神聖な病気は決して一つではなく、 ために、この病気の神聖さがかえって損なわれている。この病気が、もし不思議であると ることが難しいために、この病気をいまだに神的なものとして通そうとしている。その反 ために、この病気の性質や原因を何か神的なものと考えた。そして彼らは、事の真相を知 気と同じように自然を原因とし、そこから生じるのである。ところが、この病気が他の病 彼らの用いる治療法が安易であるため、つまり裸めやまじないなどによって治療する 何らはっきりとした理由もないのに、気が狂って錯乱をおこし、多くの訳の分か 毎日熱、三日熱、四日熱は、彼らが少しも不思議なものと見なしていないが、



#### 参考文献

ロイド『初期ギリシア科学』法政大学出版会(1994) Andrew Gregory, *Eureka!: The Birth of Science*, Icon Books (2003) 大槻真一郎訳『ヒポクラテス全集』エンタプライズ(1997)

痛気とぐらべて何ら神的でもなければ神聖でもないと私には思われる。この病気も饱の病・神聖病と呼ばれている病気についての事情は、つぎのとおりである。この病気は、他の

#### 科学史 2 ギリシャ科学の展開

担当:三村太郎

(taromimura@g.ecc.u-tokyo.ac.jp)

者たちにそれが備わり得るか〉についても考察することとしましょう。それではさ 何かに励んだり学んだりすることから生ずる限りにおいて、〈どのような仕方で若

試みてみることにしようではありませんか。それからそのあとで、それ

ソクラテスラケスさん、それではまず、〈勇気とは何であるのか〉を言うべく。

あ、私が言うところのもの、つまり、〈勇気とは何であるのか〉を言ってみてくだ

ラケスの最初の答

1. プラトン (前 427~前 348) ラテスを主人公とした対話篇

『ラケス』 「勇気とは何か」

たりする」ことをそれらの馬が心得ていると述べています。そしてアイネイアスそイアスの馬を称えて、「あちら、こちらときわめて素早く追いかけたり、逃げ去っ(â) の人についても、その点、つまり逃げることについての知識の点で賞賛して、 での闘いは、 だ。馬を使っての闘いは、そのようにして闘われるものだからね。しかし、重武装 いるからだ。そして君もまたスキュタイ人たちの騎兵のことに関して言っているの らず、逃げながら闘うと言われているようにです。ホメロスもまたどこかでアイネ 逃げの名人」であると言っています。 ラケス それもまた適切にね、ソクラテス。なぜなら、彼は戦車について語って

僕が言うような仕方で闘われるのだ。

いよ。というのも、誰かが隊列に踏みとどまって敵を防ぎ、逃げ出さないとするな ラケス それはどういう意味かね、ソクラテス。 ソクラテス よく、おっしゃってくださいました、ラケスさん。しかし、 ラケス ソクラテス、ゼウスに誓って、それを言うのは少しも難しいことではな いいかね、その者は勇気があるのだ。 はっきり言わなかった私に責任があるのでしょう。

それを

しゃるように、隊列に留まって敵と闘うような人もおそらく勇気のある人でしょ 念頭において私がお尋ねしたことではなく、別のことをあなたが答えられたことに ソクラテス もし私にできるなら、ご説明しましょう。あなたもまたそうおっ ソクラテス 私も実際、そう主張します。しかし、こういう人はどうでしょう。 ラケス少なくとも私としては、そう主張する。

その場に留まっていないで、逃げながら敵と闘うような人は。

ラケスどういうふうに逃げながらかね。

ソクラテス
ちょうどスキュタイ人たちがまた、敵を追いかけながら闘うのに劣

\*自らの定義を提示しない;問答を通じて対話者の考察を否定しつつ再考を迫る。

#### 数学の重視―『国家』 第7巻

彼は

アを知るための幾何学

「そこでもうひとつ、さらにこの点について同意を確認し合っておくべきではなかろうか」 「まったくそのとおりです」と彼。

Bすべては、もっぱら知ることを目的として研究されているはずなのにね」 く』だとか「加える」だとか、すべてこのような言い方をするからだ。実際には、この学問の

定のものではないということだ 「それが知ろうとするのは、つねにあるものであって、時によって生じたり滅びたりする特 「どのような点についてでしょう?」

を知る知識なのですから」 「それは容易に同意を得られる点です」と彼は言った、「なぜなら幾何学は、つねにあるもの 的に適うものであるかどうか、しらべてみることにしよう」 つづけた、「第二番目には、これにつながりのある学科のことを、はたしてそれがわれわれの目 「それでは、この学科のことが一つ、われわれにとって定められたことにしよう」とぼくは

「どのような学科ですか? 幾何のことをおっしゃっているのですか?」と彼は言った。

戦闘の最中や行進のときに軍隊がとるさまざまの隊形などのことにかけて、幾何の心得がある とないとでは、同じ人でも差異が出てくるでしょうからね」 とは明らかでしょう。なぜなら、陣営の構築や、要地の占拠や、軍隊の集合と展開や、その他 「それが戦争のことに関係するかぎりでは」と彼は言った、「われわれの目的に適っているこ 一まさにそのとおり」とぼくは答えた。

部分が、あのそもそもの目的、すなわち、〈善〉の実相を観てとることを容易にするという目的 だけで事足りるだろう。われわれがしらべなければならないのは、幾何の多くのもっと進んだ れの主張では、およそ魂を強制して、魂が何としてでも見なければならないところの、かの最 も祝福された実在がある領域へと魂を向け変えさせるかぎりの学問は、すべてその目的に寄与 に対して、何らかの点で寄与するものであるかどうか、ということなのだ。しかるに、われわ 「しかしね」とぼくは言った、「その種の事柄のためなら、幾何や計算のほんのわずかな部分

「だから、実在を観想するように促すものであれば目的に適うし、生成を見るようにさせる 「おっしゃることはほんとうです」と彼。

ものであればそうでない、ということになる」 「たしかにそれが、われわれの主張です」

「それはどのような意味でしょう?」と彼はたずねた。

さわっている人々がこの領域において口にしている用語とは、正反対のものであるということ われに異論をとなえるようなことはないだろう。すなわち、この学問のあり方は、それにたず 「では、次の点だけは」とぼくは言った、「少しでも幾何を学んだことのある人々なら、

行為のためにあるかのように、『四角形にする』だとか『(与えられた線上に図形を)沿えて置 彼らはまるで自分たちが実際に行為しているかのように、そして自分たちの語る言葉はすべて 「彼らの使っている言葉は、大へん滑稽で無理強いされたようなところがある。というのは

4

#### 天球概念―デミウルゴス

プラトン『ティマイオス』

そこで [神は、] 組織全体を縦に二つに裂いて、それぞれの細されの真ん中と真ん中を、ちょう ど文字 X のように相互にあてがい、各自が閉じた一つの円を作るように曲げ、各々が先の接合 点の真向かいで、自分自身とも、互いに相手と結びつくようにしました。

アーミラリー天球儀→

2. アリストテレス (前 384~前 332)

論証科学の体系化―論理学の整備

論理学書「オルガノン」

『カテゴリー論』『命題論』『分析論前書』『分析論後書』『トピカ』『詭弁論駁論』 問答法的推論 <エンドクサ→(三段論法)→結論> との差別化 \*エンドクサと公理の違い:

- 公理:「自明にして論証なしに真と受け取られる前提」(『分析論後書』第一巻第二章)
- エンドクサ:「すべてのひとたち,あるいは大多数の人たち,あるいは知者たちの すべてか大多数によって,あるいはもっとも知名で評判の人たちによって

〔そうだと〕思われていることども」(『トピカ』第一巻第一章)

\*\*アリストテレス『天体論』第1巻第10章「宇宙は生成も消滅もしない」

100 るものになるだろう、けだし、欠席裁判をしているという識りもそれだけわれわれの側にはないことになろうというものである。実際また、真理を十分に判別しようとのぞむなら、仲裁人になるべきであって、訴訟の当事者になってはならないからである。そしてこのことはこのようにたえず繰りかえされてゆくと言うひとたちもいる。もの〕だと言うひとと、他方には、形成されるほかのものどもと同じように消滅するものだと言うひとたちもいる。さで、宇宙は生成したものであるとは万人が主張するところである。ただ、生成したのちは恒常的〔不断にあるさで、宇宙は生成したものであるとは万人が主張するところである。ただ、生成したのちは恒常的〔不断にあるさん。またはあらゆる場合われわれが観察しうる事実だけを仮定すべきであり、またそれが理にかなってきらにまた、アクラガスのエュベドクレスやエベソスのヘラクレイトスのように、或るときほこの仕方で他のときは色の北方でである。なぜかというと、ところで、生成しはしたが、それでも恒常的であると主張することは不可能なことである。なぜかというと、ところで、生成しているとの当事者である。しかも以上の諸主張が説く点についているという識りもそれだけわれわれの側にはないことになろうと

うして相対立する両説の主張をきけば、われわれがこれから述べようとするところがそれだけいよいよ信じられうのも、一つの説の証明するところがそれと反対な説にとってはちょうど問題となるからである。それにまたこいものか、消滅しうるものかを述べよう。それには先だってまず、他の人たちの見解を順次当ってゆこう。といで、以上の区別が明らかになったから、つぎにはこの字宙が生成しないものか、生成しうるものか、消滅しな

第十章

41

(2)宇宙が生成したとするならば、

の(以前他の状態であった)ものは必然的に(さらにそれとは)他の状態になることができ、そしていつも同じ状態

宇宙は生成しなかったであろう。これに反して、

になりえないとすれば、宇宙2ら宇宙が成立したとする場合、

れにはなにか原因があるはずだろうし、

にもしじゅう現在と別の状態をとりえなかったものは、転化することもできない。もし転化できるとすれば、そ成したものはすべてまた現に消滅しているのである。さらにまた、現在ある状態がそのはじまりをもたず、以前

ものも他の状態になる〔つまり転化する〕ことができたわけであろう。だがしかし、前に他の状態であったものか

またもしその原因が以前にあったとすれば、他の状態になりえなかった

(1)もしも「他の状態であったものが」いつもその状態をたもって、

生れたりする場合、それをときに消滅し、ときに存在すると考えるようなものである。 襟想するのとなんらかわったことをしているのではない、これはあたかも子供が大人になったり大人から子供が も『ティマイオス』(30,31)におけるように、不生なものであっても消滅しうるし、また生成したものであっても 或るときはあの状態になる、つまり秩序づけられる、そしてこの物体全体の構成が宇宙であり天界であるとする いことは明らかだからである。この説を述べたひとたちによれば、(8) きりもどらないと考えることは不可能である、 やがて不滅となって存続することができると考えるひとたちもいるからである。すなわち、その書物のなかで、 ある。だがこれに反して、もしも宇宙が無数だとするならば、転化の可能性はいっそう大きいであろう。しかし ていたのであって、もしもその構成がなかったら、それが転化することもできないと、われわれは考えるからで また、もしも宇宙が一つであるとするならば、それが全体としてひとたび生成して、つぎに崩壊したら、(た) 生成したり消滅したりするのは宇宙ではなくて、むしろその状態にほかならないのである。 このことが可能か不可能か、いずれであるかは後述するところから明らかになるであろう。 おりよく秩序と構成とが生まれるといったものでなく、そこには前と同じものが生成したにすぎな したがって、物体全体は連続していて、或るときはこの状態に、また なぜなら、それが生成する前にはいつもそれ以前の構成が存在し それぞれの状態の原因は対立するものにある なぜなら、元素が互いに

が、あらゆる場合にわたって一般的に考察するならば、この点についても明らかとなるであろう。

宇宙は生成したが、それにもかかわらず、

そののちは常時存在するであろうと説いているからである。このひと

43

たちの見解に対しては宇宙に関する点だけを「とりあげ」

合には時間によってなにものも分離されていない 見れば、いっそうよく理解してもらえるから、そうした教え(方便)のために述べたにすぎない、と。(云) 同時に(求めた図形と)同じものが出来上っているが、このひとたちの論証の場合には、その結果は同じものでな れるものとは相対立するものであり、 成について述べたのであって、それがかつで生成したというのではなく、図形のようにそれが生成するところを たか、あるいはそうでありえたのである。しかし、 も真実ではない。すなわち、かれらは言う、図形を描くひとたち(幾何学者たち)と同じような仕方で自分らも生 であろう、またこのことは、かつて他の状態であったとしても、他の状態になりえたとしても、 であることができなかったのでなければならないことは明らかである、したがって成立したものは解体するであ また不滅ではあるが、生成したものであると主張するひとたちの一部のものが自分らのために持ち出す救助策(a) 、また解体したものは以前すでに成立していたのである。そしてこのことは限りなくなん度もそうであっ 字宙が生成したものであると同時に恒常的であることの不可能なことは明らかである。他方、 むしろこの二つを分離する生成と時間とが存在することこそ必然だからである。しかるに図形の場 むしろ同じであることは不可能である。というのは、前にとりあげられるものと後でとりあげら われわれも言うように、同日には論じられない。なぜなら、作図の場合は、すべてが描かれると であれば、同じものが同時に無秩序でもあり秩序づけられたものでもあることは不可 現にかれらも、かつて無秩序なものから秩序づけられたものが生成したと(タイ) このようだとすると、宇宙は消滅しないもの[不滅]ではない 同じことである。

42

・エンドクサの列挙→検討→蓋然性の高いエンドクサの設定→エンドクサから結論へ

は交互に成立したり解体したりすると説いても、それは宇宙が恒常的ではあるが形姿において転化するものだと

・さまざまな自然現象の体系化 『自然学』『形而上学』『動物論『天について』

・世界の体系化―アリストテレス的世界像 四元素(軽重などを考慮した月下界)とエーテルによる宇宙 同心天球-地球を中心とした世界

3. アレクサンドリアを中心とした科学 アレクサンドロス大王(前 356~前 323) による領土拡大→ヘレニズム



アレクサンドリアを中心とした学問新興 プトレマイオス朝

アレクサンドリア図書館

学問振興; 文献学

エウクレイデス(前300頃活躍?)『原論』

『原論』:幾何学の諸命題に対する論証集

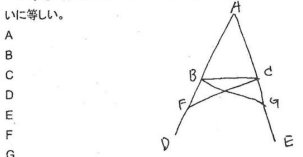
公理(例:「点とは部分を持たないものである」)→三段論法→結論

例:『原論』第1巻命題5

# 命題1-5

Τῶν ἰσοσκελῶν τριγώνων αἱ πρὸς τῇ βάσει γωνίαι ἴσαι ἀλλήλαις εἰσίν, καὶ προσεκβληθεισῶν τῶν ἴσων εὐθειῶν αἱ ὑπὸ τὴν βάσιν γωνίαι ἵσαι άλλήλαις ἔσονται.

二等辺三角形の底辺上の二つの角は互いに等しい、そして、等辺を延長してできる底辺下の二つの角も互



ABCを辺ABと辺ACが等しい二等辺三角形とし、BDとCEをABとACをそれぞれ延長した直線とする[公準P-2]。このとき、角ABCとACB、角CBDとBCEが等しいと主張する。

点FをBD上にとり、AGをAEからAF分切り取ったとする[命題1-3]。そして、直線FCとGBを描<u>公準P-1</u>]。
AFとAG、ABとACは等しいから、FA、ACはそれぞれGA、ABと等しく、その挟む角FAGを共有するから、
底辺FCと底辺GBは等しく、三角形AFCと三角形AGBは等しい。さらに等辺に対する残りの角もそれぞれ等しい[金題1-4]。すなわち、ACFとABG、AFCとAGBは等しい。AFとAGは等しいから、そこから相等しいABとACを引いた差のBFとCGは等しい[公理A-3]。FCとGBは等しいから、BF、FCとCG、GBがそれぞれ等しく、角BFCとCGBが等しく、底辺BCが共有されている。したがって、三角形BFCと三角形CGBは等しく、等しい二辺に対する残りの角もそれぞれ等しい[金題1-4]。よって、FBCとGCB、BCFとCBGは等しい。角ABGと角ACFは等しいが、これからCBGとBCFを引いた残りのABCとACBは等しい[公理A-3]。これらは三角形ABCの底辺上にある。またFBCとGCBも等しく、これらは底辺下にある。

ゆえに、二等辺三角形の底辺上の二つの角は互いに等しい、そして、等辺を延長してできる底辺下の二つの角も互いに等しい。これが証明すべきことであった。

#### 参考文献

ロイド『後期ギリシア科学』法政大学出版会(2000) 山口義久『アリストテレス入門』ちくま新書(2001) 野町啓『学術都市アレクサンドリア』講談社学術文庫(2009) 斉藤憲『ユークリッド『原論』とは何か』岩波科学ライブラリー(2008)

#### 4. ローマ帝国と科学

プトレマイオス朝からローマ帝国(前27)へ



出典:「イタリア食文化の起源と流れ」西村暢夫著 文流刊

アレクサンドロス大王のヘレニズム 世界を受け継ぐ

「ローマ科学」のなさ

一学問語としてのギリシャ語 パイデイア教育

(「市民になるための教養」)

-哲学と弁論術

5. プトレマイオス (100 頃~175 頃) と天文学の体系化 アレクサンドリアで活躍

『アルマゲスト』において惑星モデルを体系化

#### \*\*『アルマゲスト』序論

周転円モデル↓

C: 周転円の中心 P: 惑星 E: 地球

図1:周転円の基本的な模型

親愛なる Syrus\* よ,正しい學問に於て理論と實地とが區別されたことは理由のあることと思われる。何となれば、實地は理論に先行することがあつたとしても、次の點では兩者の間に少なからざる差が存在するからである。即ち教えを受けないでは宇宙の體系について何も知り得ないにも拘らず、何も習得しなかつた多くの人々に數々の善行が存在する點や、さらに質地が仕事をのものに於ける不斷の修錬により、理論がその従ふべき法則の發見への進步によつて、それぞれ理論と實地とが最も大きな完成へと進むという點に於てである。この故にこそ我々は如何に小さな事物にも秩序と方法との美に貢獻し得るものを見失わないようにして我々の行動を原理に一致せしめ、また我々の思索の最も多くの部分をかくも美しく數多い原理の研究、ことに數學的科學を構成する諸原理の研究に向けることが適當であると判斷したのである。

實際アリストテレスが思索的な學問を大きく物理學,數學及び神聖なものの學との三部門に分けたのは至當である\*\*。何となれば存在するものはすべて質料,形式及び運動とから成つており,對象に於てこれら三者が獨立しては目に見えないで,單に考えられるものであるにしても,もし特に宇宙の本源的運動の第一原因を求めるならば,それは目に見えなが恒久不變

の神であることを發見するであろう。そして神學の對象であるこの部門は、 物質世界の彼方にのみ求めらるべきものである。何となればそれについて 我々の感覺に觸れるものと全く異なつた働きだけしか知らないからである。 しかし白さ、熱さ、甘さ、柔かさそのほか常に變化する物質を包括する部 門は物理學と呼ばれ、これらの物質は一般に地邊領域 (sublunaire) にある 崩壊し易いものの中に含まれている。形や位置變化による運動に於ける性 質を明らかにする部門、即ち形狀、量、大きさ、場所、時間その他は我々の研 究對象であり、この部門こそいわば神學と物理學との中間にあつて數學を 構成する。蓋し數學は感覺により或は感覺の助けなしに得られるばかりで なく, さらに死を発れ得ないものと免れ得るものとに例外なく, すべての存 在を包含する。前者の存在は形の變化と不可分であり、後者の存在は永久 的で至高の性格を持ち、不斷の不變性を有するものである。故にこれらの 推論から、その對象が内面的に感ぜられるほど明白でない二つの學問があ ることを知る。一は理解し難く,目に見えないが故に驱なるものを取扱い, 他は物質の不安定性のためによく分らない ―― 従つてこの學問について曾 て學者が一致した希望というものはない ― 自然の事物を研究するもので ある。數學こそはそれを使用する人々に對し、確固として疑いのない知識 を興え、その證明は計算と測定との確實な方式によつて行われる。それ故 に數學を我々の思索と努力との對象としようと決心し、天體運動に關する 學問を擇ぶことにした。蓋しこの學問の對象こそは永久不變のものであり、 すべての變化から免れさせる明白、確實、そしてさらに秩序とをもつてい る。これがこの學問の性格である。この學問は二つの他の學問について、 我々を教える點で貢獻する所が少なくない。何故ならばこの學問は、永久 的で他のすべてから區別される力を與える知識によつて聖なるものへの道 を開くからである。 それはこの學問のみが、永久確固たる存在と、ある偶發

・天文データの表『簡便表』の作成

・なぜ惑星モデルを精緻化したのか?

占星術への関心:バビロニア起源→エジプト

\*\*証言:ディオドロス『歴史叢書』

できないと思われるすべての事柄について、事前の知識をもっている。告することもまれではない。……彼らは地震や洪水、彗星の出現、窓のほか常人には知ることがしばしば予言することに成功しているし、農作物の被害とか、その逆の豊作、あるいは悪疫を予

なって生じる吉事や凶事をも観察した。彼らは人々にその生涯の間に降りかかる出来事について道、停留を観測しただけでなく、それらが生き物すべてに及ぼす影響、つまりそれらが原因といつもずっと注意深い観測の対象であった。……彼らはこの上もない熱心さで各惑星の運動、軌星々の位置や配列は、それらの運動とともに、世界のうちでもとりわけエジプト人たちのもとで

事によつて感じ動くものとの間に、運動の秩序と配置とを發見し得る關係である。物質をもつたものがその運動狀態によつて知られること、例えば直線運動によつて崩壊し易いもの、固運動によつて不適なるもの、中心に近づき或は速さかることによつての重さや軽さ、或は受働性と能働性が知られることに於て、この學問は物理學に役立つところが少なくない。決にこの學問は、道德的行爲に善と美があることを一層よく認識させる點で、他のすべてのものより我々をさらに善くするに役立つであろう。何となれば研究者が、整なるものとこの學問の命題の美しい秩序との間に見出す一致によって、変なるものとこの學問の命題の美しい秩序との間に見出す一致によって、変なるものの美を受好し、魂の力と同化する一種の影響によって変なるものの美を行爲の規範として行くからに外ならない。

そして我々も亦、我々以前にこの學問に事金した人達の勢作によって教 えられ、永遠にして永久に同一なるものに對して持つ愛好を増大するよう に努力しよう。そしてこの部門で、過去になされた發見のなお集め得るも のと、最も確認されたと思われるものとを取り集め、それらをできるだけ 簡單に且一既に失鞭をつけた人々に従って把握し易いように要約して示そ うと思う。最後にこの著述の目的に到達するため、適當な順序で天體の理 論に役立つことを述べよう。そして簡略にするため、古人によつて十分に 解釋された事柄は單に引用するに止め、全力を擧げて精確に認められてい ないし、十分に證明されてもいない事柄を完全にするよう努力するであろ う。

# 第一章定理の順序

この著述では始めに地球と全天空との一般關係を考察し、大に細部に入 り先す斜交関の位置、地球上で我々が住んでいる地域、個々の地平線のい

ある種の合理的な現象の説明

『簡便表』→

#### \*\*プトレマイオス『テトラビブロス』序論

「天文学 (astronomia) を通じて未来を予言する方法のうち,最も重要で かつ有力なものは2つある.ひとつは論理的にも実践的にも先行するもの であり,それによってわれわれが,太陽,月,星相互の運動とそれらの地 球に対する運動とによって生じる、常に変化する星位について知ることの できるものである. 2番目は、それによってわれわれが、これらの星位に おける特定の自然の状態から世界に起こる諸変化を調べることのできるも のである. 前者にはそれ固有の理論と方法があり、たとえ後者と協力して 得られるべき結果をもたらさないとしても、それ自体問題はない、そして それはすでに独自の著作(「総合」syntaxis - 『アルマゲスト』Almagest) で (可能な限り) 体系的かつ科学的に説明されている. 後者はそれほど自 立したものではなく、哲学的に適合した方法を用いて本書で説明(ロゴス) を与えていこう.1

- 6. ガレノス(129~210頃)と医学の体系化
  - ・パイデイア教育を経た医師
  - 論証をめざす医者
- \*\*ガレノス『ヒッポクラテスとプラトンの教説』第3巻第8章

実際に真実をもとめる者は、詩人が言っていることを考察しないほうがよいだろう と、私は考える.むしろ、私が第2巻で述べた学的な前提〔=公理〕を見出す方法 を最初に学び、次に、この方法に従って訓練して、鍛えるべきである、そして、そ の訓練が十分に進んだときに、それぞれの問題に関して、それを論証するために必 要とされる前提について考察すべきである.

\*\*ガレノス『自然の機能につ いて』1巻15章「腎臓の尿吸引 能力」

(1) ここでは、小麦が水を吸引する機能のほうが、水を蒸発さ 場合、空気は希薄なものであるから、水分は小麦に入って行 小麦の現象を説明するに不十分」(プロック)なのである。

> (4) すなわち、この場合には、尿だけを選択して腎臓へと絞り (3)以下の議論の筋道については、補註Wを参照。

出すことはなくなるだろう、ということである。

(2) 有機体の各部分も、さらに磁石の類のものも、「自分に親 能を持っている」という点については、二九頁の註(1)を 近性のある特定のものを吸引し、異質的なものを排除する機

臓が尿を引き付けるほうがもともと妥当だったのか、あるいは、静脈がこれを送り出すほうが妥当だったの 因は何も見つからないだろう。なぜなら、 スが考えたように、腎臓に、このような特定の質を引き付ける吸引機能を与えないとすれば、他にはその原 出すことになるだろう。しかし次に示すように、これは不可能であるが、そうだとすると、残るのは、腎臓 やるのだとすると、それは尿だけではなく、尿と一緒に静脈内に含まれている血液全部をも、腎臓へと絞り ものを見つけなければならないか、どちらかである。するとその原因とは何なのか。もしも、ヒッポクラテ どちらかでなければならないのは、 腎臓へと動いて行くか、あるいは、もしもそのことが不可能なら、尿のこの運動の原因として何か別の 尿は自発的に――ちょうどわれわれがアゴラへと赴く場合のように、そのほうがよりよいと考えて 誰が見ても明らかである。しかし、もしも静脈が収縮する際に押し ---とにかく尿が自発的に運動することがないとすれば -- 腎

々につきあって、その活動(エネルゲイア)のあり方はどのようなものかを考察することにしよう。どう考え

かない」というわけだったので、ここで改めて、尿の分泌の問題に帰ることにしよう。 ここではアスクレビアデスの戯言は忘れることにして、尿が腎臓を通って濾過されることを信じている人

けではなく、諺にあるように、「頭のおかしい連中と一緒だと、こちらも頭がおかしくならないわけにはい

われわれは愚にもつかない無駄口を存分に叩いたわけであるが、これは別段、そうしようと思ってしたわ

62

辺にすら来てはいないし、他方はたしかに近くまで来てはいるが、しかし、腎臓へと挿入されてはいないこ方は脊椎に沿って走り、脊椎の全長にわたって伸びて、脚にまで及んでいる。したがって、一方は腎臓の近それでは解剖所見はどうか。空脈 [大静脈] の一方の部分は上に向かって心臓へと上昇しており、もう一

持されるのでなければならなかっただろう。しかし現実には、そうはなっていないのである。腎臓の位置はいたとすれば、血液全体が腎臓へと落ち込んで、その後に、希薄な部分が下に流れ、濃厚な部分は上方に保とは確かである。ところが、もしも血液が、篩で濾過されるように、腎臓を通って浄化されることになってとは確かである。ところが、もしも血液が、篩で濾過されるように、腎臓を通って浄化されることになって

空脈 [大静脈] の両側に平行したところにあるからだ。したがって、腎臓は、篩のように濾過するのではな

- 血液を送るのは空脈 [大静脈] のほうであって、腎臓そのものの機能がこの点に寄与していることは全

くなく、腎臓は吸引しているのだという、このことは明らかである。つまりこれだけが可能な選択肢として

残っているわけである。

言ったほうがよかっただろう。というのは、エピクロスのこの議論は、ありのままでは、よく吟味してみる 跳ね返りと絡み合いによって起こることなのだとすると、ほんとうは、 (+) ブロックは註で、鼻粘液 (nasal mucus) は、脳に送られた (2) 「漿液 (ópp@ser, orrodes)」は乳漿、乳清、上澄みなどのこ では腎臓はどのようにして吸引するのだろうか? もしエピクロスの考えるように吸引はすべて、原子の 及しているが、実際、第二巻第九章一三九で「脳から流れ落 養分のうちの利用できない部分だと考えられていたことに言 ちる廃物」、つまり「鼻汁」のことが語られている。 少し前に述べたヘラクレイアの石 [磁石] についての議論よりもはるかに馬鹿げていることがわかるだ (3) 「上昇する」というのは、肝臓におけるその起点(すなわ ち、三つの肝静脈) から、ということである。ガレノスの考 のであった、とブロックはコメントしているが、静脈、心臓、 を運び、下の部分は身体の下の部分へと養分を選ぶというも えは、大静脈のうちの上の部分は、心臓、肺、頭などへ養分 動脈などの関係については、第三巻第十一章以下で語られる。 腎臓が引き付けることは全くないと

> エピクロスやアスクレピアデス―吸引能力は否定;元素自身の反発と結合で説明 ガレノス―解剖所見などを用いてヒッポクラテス説を擁護し、他派を論駁

・四体液説と動物解剖;瀉血

ヒッポクラテス著作への注釈―ヒッポクラテス著作の権威化

→それまでの著作の消滅

# 参考文献

63 | 第 1 巻

ウォーカー『望遠鏡以前の天文学』恒星社厚生閣(2008)

薮内清訳『アルマゲスト』恒星社厚生閣(1993)

バートン『古代占星術』法政大学出版会(2004)

種山恭子訳『ガレノス 自然の機能について』京都大学学術出版会(1998)

7. プトレマイオス・ガレノス以後のギリシャ科学

ローマ帝国下での学問のカリキュラム化ーパイデイア教育

弁論術―プラトン:オルガノン―アリストテレス

哲学教授の担い手:新プラトン主義者たち

新プラトン主義とは

- アレクサンドリアの哲学教師アンモニオス・サッカス (175-242) によって始められ、その弟子プロティノス (205-270頃) によってその基礎が築かれた学派
- 一者からの流出によって世界の創造を語る

教育内容:哲学入門―オルガノン;哲学本論―プラトン対話篇

・新プラトン主義哲学の神髄―「神働術」

降神術(神働術): ある種の秘密の文字やシンボルを像のまわりなどに供えるなど して像に命を吹き込み神のお告げを得ようとするもの

・哲学教授の拠点:アテネとアレクサンドリア

アテネ:新プラトン主義者たちがアカデメイアの伝統を引き継いだ(と主張)

アカデメイア:前 387 年頃,プラトンが私財を投じることで設立された学園プラトンの教育プログラムの下,プラトン教説を中心に哲学教育が施された.

降神術が原因で、異教弾圧を目指したユスティニアヌス帝(483-565)の勅令(529年)によりアカデメイアは廃止に追い込まれた

アレクサンドリア: 哲学教授センターとして存在

数多くのキリスト教徒たちがパイデイアを身に着けるため哲学教授に参加

8. ガレノス体系化以後の医学教育

ガレノス医学がカリキュラム化:主要著作に絞って教授

「アレクサンドリア要綱」

『初学者のための脈について』『ヒッポクラテス『元素について』注釈』

『混合について』『自然の諸力について』『解剖学』『原因と兆候』

『影響を受けた(病気にかかった)患部について』『脈について』

『発作について』『分利日について』『治療法について』

ガレノス医学の要約者たち

アエギナのパウロス (7世紀半ば) やオレイバセオス (400頃)

証言:イスハーク・イブン・アリー・ルハーウィー(9世紀末)『医者の教養』

アレクサンドリアの人々 一 彼らはこの〔医学という〕技芸の担い手の中でも卓越した学者たちだが 一 が集まり、医学の学習者たちを集めた際、当時の若者たちの大半において、彼らの熱意が、こういう書物全般、とりわけガレノスの編んだものを読もうとするまでに達していないのを見て、医学生たちを医学に近づけようと、ガレノスの著作から 16 冊を選んで、要約によって、その〔医学の〕おおよそを包括するように、それら〔16 冊〕をつなげて、学校といった教授の場において読んだ。

\*当時、ガレノスの原典を読まなくなっていた

9. プトレマイオス天文学のその後

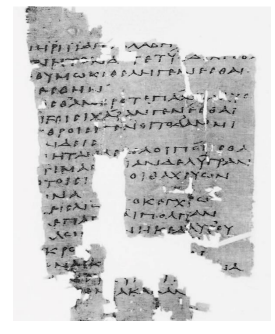
パッポス (4 世紀前半) やテオン (335 頃~405 頃) による注釈 オクシュリンコス・パピルス

(エジプト東部、古代のゴミ捨て場)

パピルス例→

バビロニア天文学において編み出された計算法の継続利用 ジグザグ関数

計算のみで結果を導く;幾何学モデルを用いなかった



#### 参考文献

Watts, *City and School in Late Antique Athens and Alexandria*, University of California Press (2007) Nutton, *Ancient Medicine*, Routledge (2012)

Jones, Astronomical Papyri from Oxyrhynchus, American Philosophical Society (1999)

#### 科学史 3 イスラーム科学とイスラーム王朝宮廷人一アッバース朝

担当:三村太郎

(taromimura@g.ecc.u-tokyo.ac.jp)

- 1. イスラーム文化圏におけるギリシャ科学研究:アッバース朝
- 610年頃:ムハンマド(571~632)によってイスラームが始められる。
- 622 年: ムハンマドとアラブ人教友たちはメディナに移住しイスラームの教団国家を建設 サーサーン朝ペルシャを滅亡に追いやる
  - →アラブ人を中心とした王朝ウマイヤ朝(661~750)が成立
- 750年: 非アラブ人イスラーム教徒たち(マワーリー)への差別
  - マワーリーの中でもとりわけペルシャ人たちの不満が蓄積
  - →ペルシャ人たちと協力することでアッバース朝(**750~1258**)成立

(アッバース朝以後、アッバース朝をモデルとした諸王朝(ブワイフ朝など)が成立)

アッバース朝宮廷でギリシャ語哲学・科学文献の大量翻訳

\*文学は全く翻訳されない;プラトンは(『ティマイオス』を除き)全く翻訳されない

アッバース朝での科学研究

例:アッバース朝7代目カリフ・マームーン(在位813~833)による地球の大きさの測定 \*\*ビール―ニー(973~1050頃)『占星術教程』

第2巻第209章「地球の大きさについて相違はあるか」

確かに相違はあるが、それは観点や情報に帰される問題である。各民族は、ギリシャ人のスタディオンやインド人のヨージャナのような各地域で用いられる距離<の単位>によって、それを知っている。こうして、アラビア語に翻訳された書物からは事実は得られないので、マームーン・イブン・<ハールーン・>アッ=ラシードはそのことを確認するように命じた。そこで学者集団はスィンジャール砂漠(メソポタミア)に向かう彼に同行し、1度に相当する距離が5623分の2ミールであることを発見した。彼らがこれを360に掛けると20400となった。これが地球の大円の円周のミールである。

- \*天文観測台-黄道の最大傾斜(23度35分);代数学の発展;球面三角法;星座
- 2. なぜアッバース朝はギリシャ科学哲学を必要としたのか? アッバース朝 2 代目カリフ・マンスール(在位 754~775)と翻訳活動
- \*\*マスウーディー(10世紀)『黄金の牧場と宝石の鉱山』

彼〔マンスール〕はムナッジムに近づき占星術を用いた最初のカリフだった。彼とともにいたのは、ゾロアスター教徒のムナッジムであるナウバフトだった。彼は、その〔マンスール〕の配下においてイスラームに改宗した人物で、かのナウバフト家の祖先である。また、ムナッジムのイブラーヒーム・ファザーリーもおり、彼は星についての韻文の担い手で、それ以外にも星や天の形状に関する学問についての担い手でもあった。また、アストロラーブの製作者でムナッジムのアリー・イブン・イーサーもいた。

さらに、彼〔マンスール〕は、異国の言語からアラビア語へとさまざまな書物を翻訳させた最初のカリフでもあった。その中には、『カリーラとディムナ』や、『シン

ドヒンド』があった。そして、論理学書などのアリストテレスの書物も彼のために翻訳された。さらに、プトレマイオス『アルマゲスト』、エウクレイデスの書物、〔ニコマコス〕『数論』や、そのほかの古典ギリシャ語やローマの言葉、パフラヴィー語、ペルシャ語、シリア語の古代の書物が、彼のために翻訳された。

- \*ムナッジム=占星術師/天文学者
- \*ナウバフト家 ペルシャ系占星術師一家

### 『カリーラとディムナ』

「ライオンと牛」「みみずくと鳥」など

サンスクリット文献『パンチャタントラ』に起源をもつ

- \*「王の鑑」文献:王のとるべき姿勢を教える動物寓話集
- 6世紀頃、サーサーン朝ペルシャにおいてパフラヴィー語版が編まれる
- \*散逸:ただし、570年頃編まれたシリア語訳版は現存

イブン・ムカッファウ(756没ペルシャ系)がパフラヴィー語訳からアラビア語版を作成

\*追加された寓話も存在

→ペルシャ王のとるべき姿勢を受け継ぐためアラビア語版を作成

### <u>『シンドヒンド』</u>

インド天文学書(シッダーンタ)

占星術への関心の延長上で受容一サーサーン朝ペルシャにおける全般占星術への関心

- →マンスールの頃、ギリシャの学問は、選択肢のひとつにすぎなかった
- 3. マンスール宮廷におけるインド天文学の導入

\*\*キフティー(1172~1248) 『諸学者列伝』「ファザーリー」の項目に引用されているイブン・アダミー(925年頃活躍)のズィージュからの証言

[ヒジュラ暦] 156年[=西暦772/3年]、カリフ・マンスールの元に、あるインド人がやってきた。彼は二分の一度ごとに計算されたカルダジャ(半弦)による補正法や、二つの食(日食と月食)、黄道十二宮のアセンダント(上昇度数)などの天球に関することがらや、数多くの章からなる書物に載っているようなことどもに関する、「シンドヒンド」の名で知られている諸星の運動にかかわる計算に精通していた。

#### [中略]

マンスールは、この本〔『シンドヒンド』(?)〕をアラビア語に翻訳し、アラブ人が諸星の運動を決定する際の基礎とするような書物を、そこから編むように命じた。その任務に当たったのがファザーリーで、彼は、その〔本〕から、占星術師たちが『大シンドヒンド』と呼ぶ書物を編んだ。

- \*「シンドヒンド」の内容を暗記したインド系学者が宮廷にやってきた。
- →なぜインド天文学だったのか?

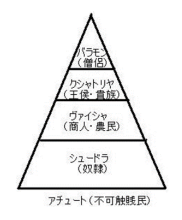
#### 4. インド天文学史概説

カースト制度とバラモン教―バラモンによる学問の独占

\*ヴェーダ:祭式のせりふ(マントラ)

勝利の賞をめざして、私は(今まさに)彼に向けてことばの使用を解 き放った。

私の歓迎の歌たちを,川から生まれた [彼] は,気に入ってほしい。 水たちの孫は速い者たちを駆りたてる者である。そうだろう?彼は。 [彼は] [歓迎の歌たちを] よく飾られたものとなすがよい。彼は好む だろうから(マタハ: 彼は好むがよい)。



## →ヴェーダの補助学

音声学、祭式規定、文法学、語源学、韻律学、天文学(ジョーティシャ)

\*天文学:祭式日時決定に必要―日時計による決定

ギリシャ占星術・天文学伝来(後4世紀頃か)

『ヤヴァナ・ジャータカ』

→インド古典天文学時代(5~12世紀)

アールヤバタ(476~550頃)『アールヤバティーヤ』(499年完成)の登場

- \*ギリシャ天文学の導入一天球概念の使用/周転円の利用
- →「シッダーンタ」天文書の成立

#### \*「シッダーンタ」天文書の章立て

惑星計算の部

惑星の平均運動に関する章;惑星の実際の運動に関する章;

方向と場所と時間との関係(いわゆる「三つの問題」)を扱う章;

月食と日食に関する章

天球の部

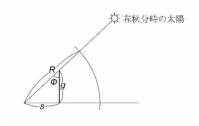
天球の性質に関する章; 天文器具に関する章

#### \*簡潔な韻をふんだ解答記述

グノーモーン [の長さ] の平方と影 [の長さ] の平方の [それぞれ] に掛けられて、 その [グノーモーンの長さの平方と影の長さの平方の] 和で割られた単位円の半径の平 方の根 [のそれぞれ] が、その土地の緯度の余角の正弦とその土地の緯度の正弦である。

\* 〔〕内の言葉は補足→その記述は記憶を助けるため極度に圧縮 →暗誦すれば自ずと問題が解けるように組み立てられていた この例は、

 $R\sin\phi = \sqrt{R^2\cdot g^2/(g^2+s^2)}$  と  $R\cos\phi = \sqrt{R^2\cdot s^2/(g^2+s^2)}$  を述べたもの。

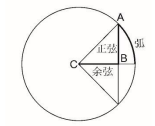


- \*なぜ暗唱を基盤とするのか?
- →インドの学問教授スタイルが原因 口承による学問の教授―基礎的な内容を暗唱したのち、内容の説明
- \*シッダーンタは暗唱すべき内容を収録したもの

計算手順を簡潔に述べる一方、解法の根拠は暗唱しない。解説は口頭で行われた。 解説は、まれに「注釈書」として記録された。

例:バースカラー世(600頃~680頃)『アールヤバティーヤ注釈』

\*計算法の改良 インド式計算法―ゼロの導入 三角法の考案



- 5. インド天文学の名声
- \*インド天文学は問題解法能力・計算能力の点で最先端の天文学だという認識
- 例:六世紀頃に編まれたシリア語書簡

ここでは、私は、シリア人ではないインド人たちの学問について口をつぐんでおく。 また、天文学の研究での彼らの精妙な発見についても〔口をつぐんでおく〕。それらの 〔発見〕は、実際、ギリシャ人たちやバビロニア人たちのものよりも巧みなものである。 そして、彼らの計算の合理的な方法〔手順〕とその言葉を絶する計算、すなわち九つの 記号によるもの〔についても口をつぐんでおく〕。

- \*「九つの数字」に基づくインド式計算法と暗記に適した問題の解き方の簡潔な提示法を備えたインド天文学のすばらしさは、ギリシャ天文学を知っていたシリア人たちも認めるところだった。
- →インド天文学は、占星術計算のために天文計算法を必要としたマンスールにとって最適の 天文学だった。
- →なぜギリシャ科学へ?
- 6. アッバース朝におけるギリシャ科学への関心の高まり 7代目カリフ・マームーン(在位813~833)期:ギリシャ科学へ関心が移行

ハバシュ (869年以降没) によるズィージュ (天文表) → 序文に当時のギリシャ天文学をめぐる様子が記載

\*\*ハバシュのズィージュ序文

マームーンは卓越した知の持ち主で、精妙なる事柄や深遠なる知の探求に熱心だった。とりわけ星に関する知を好み、彼はカノン〔正典,『アルマゲスト』〕などのギリシャ人たちの諸著作における内容と、『シンドヒンド』や『アルカンド』においてインド人たちの保持していた内容、『王のジージュ』においてペルシャ人たちの保持していた内容とを比べた。すると、彼は、それらが互いに異なり、それぞれ、あるときは真なるものに合致し、あるときは真実から外れていることを見出した。以上の状況に陥



ったので、マームーンは、この〔星に関する〕学問の基礎を探求し、それを正しくする ため、ヤフヤー・イブン・アビー・マンスール〔830年頃没〕に、星の学問について の諸著作の基礎に立ち戻り、この学問に精通している者たちや、当時の知識人たちを集 めるよう命じた。というのは、プトレマイオスがすでに、これから知ろうと試みている 星にまつわる学問に到達することは不可能ではないことを示していたからである。その ためヤフヤーは、その命令に従って、星の学問に精通している学者たちと。当時の配下 の知識人たちを集めて。これらの書物の基盤の探求を開始し、それらに書かれている内 容の精査と比較を行った。その結果、あらゆる書物の中で、アルマゲストと呼ばれてい るプトレマイオスの書物よりも正確なものはないという見解を得た。というのは、プト レマイオスは、そこにおいて、明白な推論と幾何学的論証によって、真の正しさへと至 っていることを示しているからである。また、彼がいうには、太陽や月や諸星の運動を、 天球におけるさまざまな位置として観測し、あらゆる状況下で、それら〔諸星の位置〕 の吟味を行ったのだという。その観測と吟味の結果、彼以前に諸星の平均化を行った 人々の観測における誤りへと喚起され、彼は、観測と吟味によって生じてきた、そうい った全ての誤りを正したのだった。そうすることで彼は当時の観測と測定で見出したこ とに基づいて修正することで諸星の位置を決定し、その書を仕上げたのだという。それ ゆえ、彼ら〔マームーン宮廷の学者たち〕はこの書〔『アルマゲスト』〕をカノンとし て受け入れ、アーミラリー天球儀などの観測器具を使って、プトレマイオスが述べてい る観測を開始し、バグダードにおいて、さまざまな期間、太陽や月の運動の吟味をする ようになった。

- \*厳密な議論の需要―論証への注目
- \*論証の必要性→イスラーム擁護
- 7. イスラーム擁護における論証

サーサーン朝ペルシャとゾロアスター教、マニ教:二元論 世界が善悪(光と闇)の対立に基づいて成立しているという世界観 二元論論駁

\*\*カーシム・イブン・イブラヒーム(785-860)の議論

二元論者「この世には, 〔まったく異なる〕善と悪が存在するのだから, これら両者は, 二つの永遠なる元素(光と闇)から成り立っている. 」

反論「善と悪が存在するということは、創造主が唯一だということを示している. その証拠に、善と悪は、それぞれ、善人と悪人に付随しており、それら両者〔善人と悪人〕は、創造されたものだからである.」

二元論者「光は善であり、闇は悪である.」

反論「光が完全に善であることはありえない. なぜなら、光は、時には利益を生み出し、時には害をなすからである. 」

- \*一神教論駁と違い「一人の神」という前提を共有できない
  - →万人が納得できる前提から出発する議論が必要
  - →論証に注目

8. キンディーの登場:宮廷占星術師の役割

キンディー (801 頃~866 頃): 「アラブ人初の哲学者」

哲学-『第一哲学についてのムウタシムへのキンディーの書』

論理学- 『ポルフィリオス『エイサゴーゲー』要約』『論理学的論証序説』

算術-『算術入門』『インド数字の扱い方』

音楽論-『調和について大書簡』『メロディーの合成について』

天文学-『惑星の状況について尋ねられた問いに関する書簡』『諸天体の違いについて』

占星術ー『天体の光線について』『占星術入門』

幾何学-『ユークリッドの書の目的について』『ユークリッドの書の改良について』

医学-『ヒッポクラテスの医学について』『毒の解毒について』

論駁書-『二元論者論駁』『分割されない部分を主張する者たちの誤謬について』

宮廷における助言者としての学者の役割―マジュリス

→宮廷学者たちにとって二元論論駁は重要な課題

#### \*\*『世界の有限性についての書簡』序文

慣れ親しんだ第一のことどもを、示す必要のできた事柄への論証(ブルハーン)の前提とすると、多くの人々が、強情さと、真理への尻込みから、そういう慣れ親しんだ前提となることどもを否定し、彼らの意見を表明する必要がある際には、それら〔諸前提〕を訂正することで論証に対して疑問を呈してしまう。それゆえ、我々は、すでに我々が述べた事態の生じている者が考えているような事柄を考慮しつつ、無駄な言葉を加えることをやめるためにも、さらには、数学を修めていない多くの人々や、論理学的な三段論法を理解していない多くの者たち、自然の徴を理解していない多くの者たちがそう考えるように、世界には限りがないというのは不可能であるという、私があなたに提示したい事柄を示す方法が、単純で、曖昧さのないものであるためにも、全ての人、あるいはほとんどの人、もしくは傑出した人々にとって必要ない、そういう慣れ親しんだことどもへの論証を提出したい。

命題1二つの等質な量が、互いに、大きくも小さくもなければ、両者は等しい。

命題2ある等質な量に別の等質な量を加えると、その結果は、もとの等質な量とは異なる.

命題3二つの限りない等質な量において、一方が他方より小さいことは不可能である.

命題4有限な等質な量の和は有限である.

→世界の有限性の論証

\*二元論の無限世界論(永遠なる闇と光)を論駁

キンディーの強み:論証力

- →論証力を武器にパトロン信頼を勝ち得て、さまざまな助言を求められるようになった。
- \*論証への注目から、プトレマイオス『アルマゲスト』に再注目した

注意:アレクサンドリアでは要約でプトレマイオス天文学の概要を学ぶのみ;アッバース朝ではプトレマオスのテキストの論証性に注目が集まったため、プトレマイオスのテキスト自身を読む必要が出てきた→アラビア語訳の必要性

\*『アルマゲスト』テキストの再発見

9. ガレノス主義からアリストテレス主義へ: 宮廷医たちの役割

アッバース朝宮廷医クスター・イブン・ルーカー (キンディーと同時代)

数学 - 『エウクレイデス『原論』への疑問』『幾何学入門』

天文学―『天球儀の使い方』『星学入門』

機械学―『秤について』

哲学 - 『霊魂と精気の違いについて』『性格の違いについて』

医学 - 『しびれについて』『メッカ巡礼の医学』

宮廷医も様々な助言を求められる

例:タバリー(キンディーとおなじ宮廷に参与していた医学者)

イスラーム擁護者としてキリスト教論駁文書『キリスト教論駁』やイスラーム擁護 文書『宗教と国家について』を残している.

- →医学者も、より厳密な議論を必要とする
- →医学の論証科学化を目指したガレノスのテキストに注目

#### 参考文献

矢野道雄『インド数学の発想』NHK出版新書(2011)

矢野道雄『インド天文学・数学集』朝日出版(1980)

林隆夫『インドの数学』中公新書(1993)

辻直四郎訳『リグ・ヴェーダ讃歌』岩波文庫(1970)

グタス『ギリシア思想とアラビア文化』

Sayili, "The Introductory Section of Habash's Astronomical Tables Known as the Damascene Zij," Dil ve Tarih Cografya Fakultesi Dergisi 13 (1955).

青木健『ゾロアスター教』講談社メチエ(2008)

Adamson, Al-Kindi, OUP (2006)

Pormann & Savage-Smith, Medieval Islamic Medicine, Georgetown University Press (2007)

#### 科学史 4 イスラーム科学の展開

担当:三村太郎

(taromimura@g.ecc.u-tokyo.ac.jp)

1. 論証主義からガレノス主義へ 医学の論証科学化を目指したガレノスのテキストに注目 \*ガレノスの論証主義

#### タバリー『知の楽園』

アリー・イブン・ラッバーン・タバリーは、この書を、知者ヒッポクラテス やガレノスなどの医学者の著作や、アリストテレスなどの哲学者たちによる 医学に関する著作やそれ以外の著作、同時代の偉大なる医者ユーハンナ・バ ル・マーサワイフ(アッラーが力を与えん)や翻訳家フナイン〔・イブン・ イスハーク〕などによる著作に基づいて編んだ。

→ガレノス主義の成立;ガレノスの著作のアラビア語訳への需要

注意:アレクサンドリアでは要約に基づいたガレノス医学教育

→ガレノスの医学の論証化においてガレノスが基づいたヒッポクラテスのテキスト、アリストテレスのテキストへの需要

フナイン・イブン・イスハーク(キンディーとおなじ宮廷に参与していた医学者) 翻訳グループの組織; ガレノスの著作やプトレマイオスの著作などの翻訳;月給 510 万円

- \*イスラーム擁護者としての役割を果たすために、論証科学を中心としたギリシャ科学・哲学の受容
- 2. ガレノス論駁からアリストテレス主義へ

論証を基盤にした「ガレノス主義」(アリストテレス哲学の延長上にガレノスを読む)

\*注意:ガレノス自身はプラトン主義者

→ガレノスとアリストテレスとの齟齬

\*\*イブン・マーサワイフ(キンディーと同じ)『医学箴言集』

ガレノスとアリストテレスが、ある概念で一致している場合は、それ〔でよい〕. 相違している場合は、その真実を把握するのが大変難しい.

→ガレノス論駁

\*\*ラーズィー(864~925/932)『ガレノスへの疑問』序

医学や哲学は、権威たちに従い、受け入れることを認めず、彼ら〔権威たち〕にのめりこみ、詳細に検討することをやめてしまうことも認めない。また、哲学者も、その弟子や生徒たちのそういう〔態度〕を好まない。実際、ガレノスが、『各部位の用途について』において、すでにこう述べている。「論証もなしに、彼ら〔権威たち〕に従い、彼らを信奉し、彼らを受け入れる者たちを非難する」と。

\*\*ラーズィー『ガレノスへの疑問』序(ガレノス批判のきっかけ)

私は、かつて、バグダードにおいて誉れ高く、アリストテレスにより共感していた 人物と、ガレノスの著作を読んでいた。彼は、こういう〔あいまいな〕箇所に行き つくと、その〔ガレノスに〕より共感していることについて、私への非難を強くし た。そして、多くの場合、こういう箇所についての私に対する彼〔バグダードの学 者〕の議論の整合性の高さゆえ、しばしば、私は困惑した。

\*ガレノスのテキストを読む場の存在;論理を重視する立場からガレノス読解 →アリストテレス主義の成立

2. ファーラービーの登場

ファーラービー「第二のアリストテレス」

\*\*アリストテレス主義の成立についてのファーラービーの説明 (イブン・アビー・ウサイビア (1203~70) 『医学者列伝』より)

哲学の登場について, ファーラービーは, 以下の言葉で語った.

アレクサンドリアにおいてアリストテレスが死んだ後、哲学にまつわる事柄は、ギリシャ 王たちの時代、女王〔クレオパトラ〕の最後の日まで広まっていった。そして、〔アリスト テレスが〕死んでから、その教授は、その状態で、その〔アレクサンドリア〕において維持 され、その間、13 人の王たちの統治と、12 人の哲学教師たち。その一人が、アンドロニコ スだった。

#### [中略]

その [王たち] の最後がその女王で、ローマ王アウグストゥスが彼女を敗北に追い込み、殺害してしまい、その支配を引き継いだ. そして、平定すると、彼は、図書館とその複製物を調べ、アリストテレスの時代やテオフラストスの時代に作られたアリストテレスの作品の写本や、アリストテレスが扱っているような事柄に関する諸著作を編んでいる教授たちや哲学者たちを見出した. そこで、彼は、そのアリストテレスとその弟子たちの時代に写された書物のコピーを命じた.

#### [中略]

そして、その〔アレクサンドリアの哲学教師であるアンドロニコス〕に、アレクサンドリアでの教授の地位を譲って、彼〔アウグストゥス〕とともにローマまで随行するよう命じた. その結果、その教授は、二つの場所で行われるようになった.

こういった状況は、キリスト教の到来まで続いた。実際、ローマにおいて、〔キリスト教到来後、〕その教授は終焉を迎えたのだった。一方、アレクサンドリアでは、継続していたが、キリスト教徒の王が気にするようになり、司教たちが、集まって、この教授のうち、何を残し、何を破棄するのかを協議することになった。その結果、存在命題の最後〔『分析論前書』第1巻第7章の無様相命題〕までを教授し、それ以降は教授しないという見解を得たのだった。というのは、そういった〔『分析論前書』第1巻第7章以降の内容〕はキリスト教に対する害を含む一方で、その教授を是認した〔『分析論前書』第1章第7節までの〕内容には、宗教擁護に役立つものが含まれているとみなされていたからである。それゆえ、この〔哲学〕教授のうち公的なものとして、こういった程度〔『分析論前書』第1章第7節まで〕のものが継続し、残りの内容の検討は、イスラームが登場するはるか後まで、私的なものとして存在した。

さらに、その教授は、アレクサンドリアからアンティオキアに移った。そして、長い年月を経て、一人の教師を残すのみとなり、彼から二人の人物が教えを受け、書物を持って去っていった。そのうちの一人はハッラーン出身で、もう一人はメルヴ出身だった。そして、そのメルヴ出身の人物について言うならば、彼から、二人の人物が教えを受けた。そのうちの一人が、イブラーヒーム・マルワズィーであり、もう一人が、ユーハンナー・イブン・ハイラーンである。

[中略]

ユーハンナー・イブン・ハイラーンについて言うならば、彼も、自身の宗教に従事していた. 一方、イブラーヒーム・マルワズィーは、バグダードに移って、居を構えた. そして、彼に 教えを受けたのが、マッター・イブン・ユーヌスである.

また、当時、教授されたのは、存在命題の最後 [『分析論前書』第1巻第7章] までだったという.一方、自身について、ファーラービーが言うには、ユーハンナー・イブン・ハイラーンから『分析論後書』の最後まで学んだという.

\*実際の古代末期の状況との違い一論証習得を強調;キリスト教徒の役割

注意:アリストテレス『自然学』は「弁証」に基づく

アリストテレス『動物部分論』第1巻第1章

動物学を遂行する際、ちょうど数学者が天文学に関することを示す場合のように、 自然学者も、まず、動物に関して把握されるパイノメナ(現象=エンドクサ)やそ の各々の諸部分を論じることから始める。

- →自然学の論証科学化
- \*前提の公理化一経験の役割

ファーラービー『人間の諸器官について』

そういう〔動物に関する事柄〕のうち、推論によらない事柄には、経験や試行錯誤によってではなく、また、その概念や形相や観察へ気をかけることによらない、第一原理として知られるものがある。また、その〔推論の必要のない事柄〕には、経験や試行錯誤や吟味によってしか、また感覚による観察に気をかけ、励むことよってしか、知られないものもある。

\*直観で把握できる公理(「天は部分のない存在」)と経験を経て把握できる公理ファーラービー『人間の諸器官について』

[人間の器官にまつわる原理には,]吟味や,精査,それによって状況を簡潔化し固定するための解剖の必要でない,第一の事柄に属するものがある.他方,観察に際し,そういう[事柄]の精査あるいは解剖を,さらにはそういう[事柄]の吟味や状況の考察,また,以上述べたことへの努力や,観察が可能なものを全て観察し調査する欲求を必要とするものもある.

\*解剖という質的に制御された経験

ガレノス、プトレマイオス、アリストテレスの著作をもとにした論証科学の発展 →論証を基盤にしていたため、アリストテレス、ガレノス、プトレマイオスのテキストを権 威化するのではなく、より厳密な論証科学を目指す

#### 参考文献

Netton, Al-Farabi and His School, Routledge (1999)

Zimmermann, Al-Fārābī's Commentary and Short Treatise on Aristotle's De Interpretatione, OUP (1981)

#### 科学史 5 イスラーム科学の終焉 (?)

担当:三村太郎

(taromimura@g.ecc.u-tokyo.ac.jp)

1. 科学・哲学研究: 論理主義の視点からの権威批判

論理主義に基づいた科学哲学研究

\*アリストテレス自然学の論証科学化

\*ガレノス批判

例:血液循環

ガレノス「心中隔壁通孔説」

イブン・ナフィース (1213~88) 「血液の肺循環」

\*プトレマイオス批判

『アルマゲスト』モデルの立体化:エカント

イブン・ハイサム (965~1040頃) 『プトレマイオスへの疑問』

2. 神学側からの科学・哲学批判

論理学批判:シーラーフィーとマッターの議論(932年)

18代目カリフ・ムクタディルの宰相イブン・フラートの邸宅(マジュリス)にて

シーラーフィー:イスラーム神学者、アラビア語文法学者

マッター・イブン・ユーヌス:キリスト教徒、アリストテレスの著作の翻訳に従事マッターの日頃からの主張「誤りから正しさを、偽りから真実を、悪から善を、あいまいさから確証を、確信から疑問を知るには、我々の身につけている論理学でしか不可能である」という発言が正しいのかどうかについて議論

シーラーフィー「では論理学とはいかなるものか」

マッター「論理学とは正しく述べるための道具である」

シーラーフィー「正しく述べる際に必要なのはアラビア語の文法であるはず」

マッター

これは文法学であって、文法学について、私は何も研究しておりません。というのは、論理学者にとって、文法学は必要ないからです。一方で、文法学者には、とりわけ論理学が必要です。なぜなら、論理学は意味を扱うのに対して、文法学は発話を扱うからで、そのため、論理学者が発話を扱う際は付帯的なものとなる一方で、文法学者が意味を探る際も付帯的なものとなり、加えて、意味は発話よりも高貴なもので、発話は意味よりも下等だからです

- →意味と発話の分離;論理学の優位性を主張
- ・神学者ガザーリー(1058~1111)

バグダード・ニザーミーヤ学院教授、「最高のウラマー」

法学と神学の体系化:法学とは一『ハディース』に基づく:神学は法学の延長

すなわち、数学・論理学・自然学・形而上学・政治学・倫理学である。 (1)数学――これには、算術・幾何学・天文学が含まれる。これらの学問は、宗教 知るがよい。彼らの学問は、われわれの探求する目的との関連で、六つに区分される。

それから時に二つの害悪が生まれる。 あって、ひとたび理解されれば、それを否定することはあり得ないのである。しかし、 上の事がらとは、否定的にも肯定的にも関係しない。それらは、論証に関わる事がらで

らに、そのことがわからないはずはないであろう」と言う。【91】彼は、噂によって哲 ある。このようにして、またそれだけの理由で、真理から迷い出てしまう人を私は何と なり、「もし宗教が真理であれば、この学問(数学)について精緻な研究をしている彼 信仰、神の属性否定、聖法の軽視について聞き、まったくの隷従から自らも不信仰者と べてが明晰であり、確実な論証に基づいていると考える。次に、巷間に伝わる彼らの不 哲学者に対する信頼が生まれ、この学問(数学)と同じように、形而上学者の学問のす 学者たちの不信仰と宗教否定を知ると、そこから真理は宗教否定にあると判断するので (1)数学を学んだ人は、その正確さと証明の明晰さに驚嘆する。そのために、その人に

かならずしも医学に熟達しているわけではないし、理性的学問に無知な人が、かならず らずしもすべての技芸に堪能であるわけではない。また、法学や神学に熟達した人が、 そこでこのような人々には、こう言うべきだろう、「一つの技芸に堪能な人が、かな

あり、それを知るのは、これらの学問について経験を積み、それを深く究めた人だけで しも文法学に無知であるわけではない。各々の技芸には、その道で練達と抜群 [の域] 人々がいる。数学に関する昔の人々の議論は論証的であるが、神学については憶測的で に達していても、 その他の学問になると[時として]愚鈍・無知としか言いようのない

をいちずに買いかぶり続けるのである。 りして、なおかつ宗教から離れず、懼神の念に基づく自己抑制から解放されない人は稀 を説明しても、彼がそれを受け入れる余地はないであろう。むしろ、彼は欲望に支配さ ある。この学問は宗教とは無関係であるとはいえ、哲学者たちの学問原理と同一である れ、英雄きどりの虜になり、秀才ぶりたい気持から、あらゆる学問において哲学者たち ことから、彼らの害悪や悪弊に染まってしまうのである。したがって、その学問に深入 これが大きな客悪であるので、その学問に深入りすることは、すべて抑制する必要が もっとも、単なる模倣によって、(不信仰者となった)このような者にそのようなこと

10第二の害悪は、イスラム教に忠実ではあっても、無知である人からくるものである。

彼らが言うことはすべて理性に反する、と主張する。 哲学者は無知であると主張し、ついには日食や月食についての彼らの理論までも否定し、 らないと考える。そこで彼は、 彼は、哲学者の関係する学問をすべて否定することによって、宗教は守られなければな 哲学者の学問をすべて否定し、そのような学問において、

るのではない。もし汝らがそれを見たならば、[至高なる] 神の御名を唱え、[礼拝して] 神に加護を求めることだ」と。 る、「太陽や月は [至高なる] 神の二つの御徴であり、それらは人の死や生によって欠け 同様のことをしているわけではない。預言者(その上に平安あれ!)はこう言っておられ ことになる。こうして、これらの学問の否定によって、イスラム教は守られると考える えて否定も肯定もしていないのであり、またこれらの学問も宗教的な事がらについて、 人の、宗教に対する罪は大きいのである。ところが、これらの学問に対して、聖法はあ な証明の否定の上に成り立っていると信じ、 くと、彼はその証明について疑いをもつことはなく、むしろイスラム教は無知と、確実 このような人のことが、そのような現象を確実な証明によって知っている人の耳に届 哲学への傾斜とイスラム教への嫌悪が増す

この中には、【33】太陽や月の運行、それらが一定の形式で重なり合ったり、向き合

いものである。以上が、数学についての評価とその害悪である。 う預言者 [その上に平安あれ!] の言葉があるが、この付加文は真正な伝承集の中にはな 伝承に続いて、「しかし、神があるものに自己を顕現される時、 ったりするのを教えてくれる数学の否定を義務とするものは何もない。もっとも、この それは神に従う」とい

命題(taşdīq)であり、概念を知る方法は定義(ḫadd)であり、命題を知る方法は証明 義の条件やその仕方についての考察である。それはまた、知識とは概念(tagawwur)と それは、証明や推論の方法、 (burhān) である、といったことについての研究である 2 ーこの中には、否定的にも肯定的にも宗教に関係するものは何もない。 証明の前提のための条件、諸命題の結合の様式、 正しい定

\*論理学は認める→哲学理解のため『哲学者の意図』を編む。

# 『哲学者の自己矛盾』

火に熱するという行為(作用)があり、塀に〔地球の〕中心へ向かい、また影を落とすとい

う行為があるのと同じである。ところが、これらはすべて彼(神)から出るものなのである。

したがって、そのようなこと(単なる原因としての神)はありえないのである。

れば、石に行為がある。それは重力による落下、中心へ向かり傾向のことである。それは、 のみあるといえば、それを誰も否定しないし、その言明は嘘ではない。〔ところが〕彼らによ が壁は行為者ではない、石は行為者ではない、無生物は行為者ではない、行為はただ動物に

第三問題 為である、との彼らの言説の欺瞞性、またそれは彼らにとって は比喩的表現であり、文字通りの真実ではないことの証明 ―神は世界の行為者・造物主であり、世界はその被造物・行

ない。ところが、彼らのいう至高なる神は意志する者ではなく、神にはまったく属性がない のである。神から出るものは神から必然的かつ不可避的に出てくるのである。 であり、選択する者(mukhtār)であり、意志の対象について知る者('ālim)でなければなら ち、行為者の点からと、行為の点からと、行為と行為者の間の関係という点からである。 の原則に立てば、世界が神の被造物であることは、三つの点からみて考えられない。すなわ であることで一致している。〔しかし〕これは、彼らの原則からみて欺瞞である。むしろ彼ら は世界の造物主・行為者(tā'ii)であること、世界は神の行為「の結果」であり、その被造物 第二に、 〔まず〕行為者について。意志の対象を造る者であることから、彼は意志する者 (murīd) 唯物論者(dahrīyah)を除いて哲学者たちは、世界には造物主(Ṣāni')が存在すること、

第三に、彼らによれば、神はあらゆる点で一であり、また一者からはあらゆる点で一なる 行為〔の結果〕は生成するものであるのに、世界は無始である。

ら出るのであろうか。 ものしか出ない。ところが、世界は多様なものから構成されている。どうしてそれらが神か

そこでこれら三つの点の各々を、それを弁護しようとする彼らの狂気とともに検討しよう。

第一についてわれわれはいう。行為者とは、選択による行為の意志とその対象についての

\*論理的に哲学の教説を論駁

→イブン・ルシュド

誰か

ある。それは、意志と選択に基づいて行為がそこから起こることである。したがって、 るがゆえに行為者・造物主であるのではない。それは特定の仕方において原因であるためで てランプは明かりの原因、太陽は光の原因であるとされる。しかし、行為者は単に原因であ を借用しているのである。つまり、行為者は一般的にいえば原因(illah)であり、 である。これはけっして行為(fil)などではない。ランブが光を作る、個人が影を作るとい から影が、また太陽から光が必然的に出るように、神がそれを止めることは考えられないの る神から世界が出るのは、原因から結果が必然的・不可避的に出るようなものである。太陽 知とともに、そこから行為〔の結果〕が出てくる者のことである。君たちによれば、至高な

ヴェロエス、

(al-musta'ār la-hu) と被借用語 (al-musta'ār min-hu) の間に共通性があることに満足して、語 **う者は、限度を超えた過度な比喩的表現をしているのである。彼は同じ表現の中で借用語** 

したがっ

(ア

『矛盾の矛盾』

否(神は意志をもたないどころか)属性をまったくもたない。神から発出するものは〔すべて〕、神から必然的に帰結

自分の意志の対象を知る者でなければならない。しかし彼らによれば、いと高き神は意志する者ではない。

についての側面、③ 行為と行為者が共有する関係についての側面である。さて、行為者についての側面に関し

て言えば、行為者とは意志・選択する者でなければならないし、自分が意志すること〔欲すること〕を行うためにて言えば、行為者とは意志・選択する者でなければならないし、自分が意志すること〔欲すること〕を行うために

神はあらゆる側面において一なる者であり、一なる者からは、あらゆる側面において一なるものしか発出しない 界が神から発出することができようか。 ということである。しかし、世界は異なった〔複数の〕ものから構成されているのであり、〔とすれば〕どうして世 〔それゆえ、哲学者によれば、世界は神の行為ではないということになる〕。第三の側面に関して言えば、哲学者によれば、 するのである。第二の側面に関して言えば、〔哲学者によれば〕世界は永遠であるが、行為とは生じるものである

1126~1168)

て)第一行為者である神――栄光あれ〔普通、「神」の後に付けられる決まり文句〕――は、哲学者が 者が〕「意志的・選択的行為者」と呼ぶものである。これら〔の行為者は〕、知識と熟慮から行為する。〔それに対し 界)に転用することが正しいということでなければ、認めることのできない定義である。つまり、行為〔作用〕 ものを叙述するときに使った、以上の二つの種類の行為での叙述を超越している〔つまり、神とはどちらの種類の行 造ったものとは)反対のものを造ることができる(ような行為者)である。これら〔この種類に属する行為者〕は、〔哲学 者」と呼ぶものである。第二の種類(の行為者)は、あるときにはあるものを造り、また別のあるときには(前に たとえば熱は熱を造り、冷は冷を造る。これら〔この種類に属する行為者〕は、哲学者が「本性〔自然〕による行為 種類は、一つのものしか造らない(行為者)であり、(このような行為者は)自己の本質によって(行為するのである)。 し、影響を及ぼす諸物には〔以下の〕二種類があるということをわれわれは〔現象界において〕観察する。〔第一の〕 界の行為者〔神〕に対しては、証明を行うか、あるいは行為者に対する現象界の判断を不可視界〔すなわち神的世 でなければならない」という主張は自明的には知られえない主張であり、〔ガザーリーによる行為者の定義は特に〕世 する者でなければならないし、自分が意志すること〔欲すること〕を行うためには、自分が意志するものを知る者 為者にも属さない)。つまり、〔現象世界における〕選択者と意志者は、意志されるもの〔意志・欲求の対象〕を欠如して いる者であるが、神――栄光あれ――は、自分が意志〔欲求〕するものを欠いていない。 私(イブン・ルシュド)は言う。ガザーリーの「行為者についての側面に関して言えば、行為者とは意志・選択

〔哲学者〕の言葉における欺瞞の解明と、その言葉が彼らにおいては比喩であり真実ではないということの解明 いと高き神は世界の行為者であり、制作者であり、世界は神の制作物であり行為〔の鯖果〕であるという彼らいと高き神は世界の行為者であり、制作者であり、世界は神の制作物であり行為〔の鯖果〕であるという彼ら

において、世界が神の制作であるということは考えられない。すなわち、⑴ 行為者についての側面、⑵ 行為 しかし、これ〔この意見〕は彼らの原理に従うと欺瞞である。否、彼らの原理を発展させていくと、三つの側面 者をもっている。神が世界の制作者であり、行為者である。世界は神の行為〔の結果〕であり、制作〔物〕である. ガザーリーは言う。唯物論者(dahriyan)を除く哲学者は次のことで意見が一致した。すなわち、世界は制作

- \*イブン・ルシュド スペイン・コルドバの法学者・哲学者 アリストテレス主義者として、アリストテレスの数多くの著作に注釈書を残す 彼の注釈書がラテン語に翻訳され、ヨーロッパでのアリストテレス読解の基礎となる
- \*ガザーリーの批判は影響力が大きかったが、それに対する哲学者の批判も存在 論理学に基づいた議論の厳密性を共有していたため
- →ガザーリー以後も科学哲学研究は継続
- \*なぜ法学者であるアヴェロエスが哲学を身につけたのか? マドラサにおける法学・神学教育の導入としてのギリシャ科学・論理学教育の採用 一ギリシャ科学哲学のイスラーム化

# 参考文献

Griffel, Al-Ghazali's Philosophical Theology, OUP (2010)

中村廣治郎訳『誤りから救うもの』ちくま学芸文庫(2003) 中村廣治郎訳『哲学の自己矛盾』平凡社東洋文庫(2016) 竹下政孝『イスラーム哲学』平凡社(2000)

#### 科学史 6 ヨーロッパにおける科学:12世紀ルネサンスと大学の成立

担当:三村太郎

(taromimura@g.ecc.u-tokyo.ac.jp)

1. ヨーロッパと科学

ローマ帝国下

科学・哲学教育―ギリシャ語による伝統

キリスト教の浸透:313年に公認→国教化(392)

1054年西方教会と東方教会の分裂→ラテン語ですべての管理を行う必要

ローマ法の復活; 教会法の整備

自由学芸のラテン語化

三学: 文法学、論理学、修辞学

四科:幾何学、算術、天文学、音楽

→四科の教師不足

レコンキスタ運動→イスラーム領域がキリスト教国下に

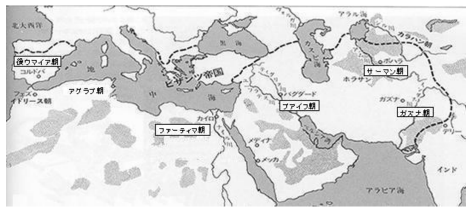
1085年 トレド陥落;1091年 シチリア占領

2. スペイン・マグリブ地域へのイスラーム領域の拡大

711年 ウマイヤ朝がローマ帝国下の北アフリカ地域(イフリーキーヤ)征服

714年 イベリア半島全体を制圧

→アル・アンダルス (スペイン) およびイフリキーヤ (マグリブ) がイスラーム王朝下に



\*バグダードなどのイスラーム王朝の中心地と異なり、ローマ文化やユダヤ文化とイスラーム文化の融合が際立つ地域

ユダヤ教徒

66年 ローマに対して抵抗(ユダヤ戦争)→領土を失い、各地に離散(ディアスポラ)

3. ファーティマ朝宮廷におけるユダヤ人学者

ファーティマ朝 (909~1071): イスマーイール派によって建立された王朝 イスマーイール派ーシーア派の一派

2代目カリフ・マフディー(893~947) 宮廷におけるユダヤ人学者たち

イサーク・イスラエリ (832頃~932頃)

医学『熱について』;哲学『定義の書』

ドゥーナシュ・イブン・タミーム (950 頃活躍)

宫廷医;天文学;哲学

3. ドゥーナシュ『諸天球の構造について』

第1部のみ現存

アリストテレス元素論( $1\sim6$ 章); 気象・地質現象の 説明( $7\sim12$ 章); 天球の性質( $13\sim14$ 章);

惑星の天球と運動(16~34章);

地球の性質(35~36章);気象問題(37~39章)

- \*アル・アンダルスやイフリキーヤで最初期の宇宙論書 アリストテレス元素論の便利な概説書
- \*「神によるデザイン」説

第1章:天球は制御され創造されたものであることについて

. . .

諸星は、その上昇が知られることなしに昇ることはないし、その下降が知られることなしに 沈むことはない。それらのすべての状況は知られており、変化することはない。

これらの事柄が、以下のことに対する誰も反論できない証拠である。すなわち、天球は、それからは逃れることも変えることもできない従者関係に従って、制御されていることである。それはまるで、彼 [神] に対する召使で、その従者関係を変えることもできず、他の選択肢は存在しない。それゆえ、それ [星] は、彼 [神] に従って、先行も退行もせず、速度を速くしたり、遅くしたりしない。

. . .

それゆえ、ここにおいて、それら〔諸天球〕が、それらとは全く異なる創造者によって制御 され創造されたものである明白な証拠がある。彼以外に神はなし。

. . .

もしも、唯物論者たちがいうように、天球や星々が創造物に影響を与えたり、事物を創造するのならば、それら〔諸天体〕は相反するものどもや異なる諸運動を生み出してしまう。いわば、それらは、一時間の長さの一年をもたらしたり、一年の長さの一日をもたらしたりする。それらのほどこす変化は知ることができない。

. . .

創造主の行うことはそれとは逆である。・・・創造物は、その創造者の創った運命に則った 徴をもっている。・・・こられは創造主、すなわち自らの欲することを行い、すべてを知る 者の行動である。これらには四元素も含まれる。彼〔神〕のみがそれらを行うことができる。 それはまるで、その創造主がその全能性と従属性においておこなうように。

4. トレド司教座学校での大量のアラビア語科学書哲学書翻訳―12世紀ルネサンス クレモナのゲラルド(1114~87) - 71点

アリストテレス、ユークリッド、プトレマイオス、キンディー、ファーラービーなど 共同作業による

モサラベ (アラビア語を母語とするキリスト教徒) のガリップスが『アルマゲスト』を 訳して (それを) ゲラルドがラテン語にした。

ドゥーナシュ『諸天球の構造について』の翻訳-ただしマーシャーアッラーフ (アッバース朝2代目カリフ・マンスールの宮廷占星術師)を著者としている

\*トレドにとって身近なイフリキーヤの書物を選択して翻訳

例:コンスタンティヌス・アフリカヌス (1017~1087) によるイサーク・イスラエリ『熱について』翻訳ーサレルノ医学教育の基礎となる

\*天文学の教科書として、のちに大学でも読み続けられる



\*ラテン語でアリストテレス自然学を最初期に伝えたもの─アリストテレス自然学と宇宙論 を図解のものとしては最初のもの

- \*「天文学や自然学を使った神の存在証明」
- 「アラビアの学問」の新奇性―バースのアデラード(1080頃~1152頃) スペイン各地を遍歴してイスラームでの科学哲学研究成果を学ぶ さまざまなアラビア語で書かれた科学哲学所の翻訳を行う。

その知識をもとに独自の著作を編む;イギリス国王へンリー1世に捧げたものもある。

例:『自然の諸問題』―「神のデザイン」 説

きますか。」

するとアデラードは答える

志の驚くべき結果(mirabilis divinae voluntatis mirabilis effectus)という以外に何に帰すことがで

ばよいでしょう。時間が経ってそこに草が生えてくるのを見たら、

るのでしょう。お望みなら乾いた土を集め、細かくふるい、土製または銅製の壺の中に入れてお

あなたはそれを神の驚くべき意

頭をもたげ成長し、

葉を繁らせるのを見るとき、

一体どんな原因があ

entia humana)が解明しうるかぎり、 (·····sed eadem sine ratione non est.)° | 「土から草が生ずるには、神の意志がたしかに存在する。 私は神を引きずりおろそうとしているのではない。 しかしそれ(自然)は混乱してめちゃくちゃになっているわけではない。人間の知識(sci-この(自然の)秩序にも耳が傾けらるべきである。」 存在するすべてのものは神に由来し、 かしそれは理由なしにあるのでは 神によ

ですが、そこから動き出し、 ビア人の主張を述べます。 「どんな理由によって草が地から生ずるのですか。もともと大地の表面は平らかで運動のないも

らだ。真理の教師が大衆からどういう目に会うか、 もはや心を向けないようにする以外に手はないと悟った。」 は買収され、地主たちは気まぐれで、小作人たちはごまをすり、 知識の遅れた人には不快だとしても、私自身がそういう人たちの不興を被らないようにしたいか アラビア人の学問の内容を述べているのだと考えてほしい。 私はよく知っている。 なぜなら、私のこれから言うこと 約束してもごまかし、 だから私のではなくアラ

ねたみ合い、ほとんどすべての人が打算的であるのを知って、私は自らに、こういう悲惨な状態に にお互いの安否をたしかめあった後、 ちと再会したのは、私にとって嬉しくも楽しいことだった。 「これから私が何か皆さんの知らないことを言い出しても、それは私の意見を言っているのではな 「少し前ウィリアム(征服王)の子ヘンリー(一世)の治世下に、私がイギリスへ帰ってきたときー 長い間私を(研究のため)母国から引き離しておいたのは他ならぬヘンリー王なのだが それを尋ねてみると、 なんと首長たちは暴君で、 私の心は我々の同胞の生活ぶりがどんなものであるかを知り まず最初の出会いにおいて、 僧侶たちは酒飲みで、 友人たちは 裁判官たち

3. ペトルス・アルフォンシ (1060~1140) と自由学芸の重要性

ユダヤ教徒からの改宗 1106年改宗

1106~1116 イギリス・ヘンリー1世宮廷学者

#### \*\*『フランスの逍遥学派の人々に宛てた書簡』

2. わたくしは皆様方の多くが文法の学を研究していることを存じています。しかるに、この学問は七つの自由学科のうちのひとつに数えることはできません。というのも、この学科は、証明に基づく知識ではなく、また、あらゆる言語において等しいものではなく、それぞれの言語によって違いがあるからです。しかし、文法の学は、学術の研究にとって有効であって、また、なくてはならないものでもあります。卑俗な語彙は、文法の学を通して決まりや規則に基づくよう制御されるからです。また、文法の学がなければ、知性が言いたいと思うことを平易な形にして表現することができません。もし、文法の学がまったく存在しなかったとしたら、「ある語彙が]複数形なのか単数形なのか、その違いが理解できません。また、「その時制が]未来形なのか現在形なのか、どちらかもわかりません。そして、多くの事柄に対してしばしば疑問が抱かれることになるでしょう。

3. また、多くの方がたは、すべての学科のうちで第一に挙げられる弁証 の学[論理学]を研究しておられます。まことに弁証の学はこの上なく高度 な学科であり、また有益な学科でもあります。わたくしどもの知る限り、 今日、皆様方は、この学科においては、鋭敏なる知性をもってあらゆる国 の人びとやあらゆる言語を凌いでおられます。

5. 医術は、この世に生きる人びとや動物にとって、きわめて有用であって、必要不可欠なものです。医術は、現世において健康を維持することができる学科であり、また、長寿を可能ならしめる技術です。[ところで]、医術は、天文学によってのみ完全に理解できるものです。というのも、一年間の四つの季節が順次移り変わることを、それぞれの季節が到来する前にあらかじめ予測できるのは、天文学のおかげだからです。この四季の移り変わりに順じて、ひとや動物に迫りくる病を知ることができます。すなわち、四季の推移が予言できれば、病を治療する方法を見出すことができます。また、少なくともいっそう容易に病を癒すことができます。また、患部を焼灼するのに適切な時期、患願を焼灼するのに適切な時期、患願を空つ時期、身

体の部位から必要な瀉血をしたり、必要な箇所に吸引管を当てるのに適切な時期、薬種をあたえたり飲ませたりするのに適切な時期、また、発熱が続いた後、熱が下がる日数や時間を、天文学によって、知ることができます。さらに、コンスタンティヌス・アフリカヌスが自らアラビア語からラテン語に翻訳した書物において、根拠を挙げて示しているように、医術に関連する他の有益なことも、天文学によってのみ知ることができるのです。また、曇りあるいは晴れといった天候を予測することも、天文学によってできます。このことは[天文学が]海洋を統行する上で極めて有用であることを、たちどころに認識させる理由です。以下、[この]書簡では、天上界のことに関する知識を得る魂の喜びに添えて、他にも多くのことを述べます。

6. わたくしが述べたように天文学は、医術にとって必要不可欠であり、また、他の学科にとっても、実際に必要なものです。ですから、天文学という学科そのものが、他の学科と比べてもいっそう有用であり、いっそう悦ばしく、また、より大きな価値を持つものだということは明らかです。わたくしは、ラテン世界のほとんどすべての方がたが、天文学という学科について知識を欠いていることに気付きました。わたくしはこの天文学という学科の一部を学び、実際に長期にわたってこの学科に携わってきました。そこで、わたくしは、皆様の御気に召すならば、この学科に関する知識を稀にしか見ることのできない甘く美味なる物として、親身になって、熱誠を込めて皆様と広く分かち合おうと心に決めました。

7. 相似たことを通して理解できるものによって知識の淵源を究めようとする方がたのうちのいく人かが、天文学の知識を包括的に得るために、遥かな境域を踏み越えて、また、彼方の地を渉って到来しようと準備をなさっているという噂がわたくしの耳に入ってきます。わたくしは、かの方がたに対して、躊躇うことなく、こう答えるでしょう。かの方がたが理解したいと切に望んでいるものは真理に他なりません。ですから、かの方がたは間もなく望みのものが得られるでしょう。

#### 4. 修道院から大学へ

修道院付属学校や司教座聖堂付属学校

→各地に教師と学生の集団に形成-各地で商業ギルドに倣ってギルド化 自由七科と3学部 →教師の養成(教育免許)

講義: 教科書は高価なため、教師のみ保持; あるいは写す

討論:問題提起→討論

自由七科の拡大

アリストテレス自然学、形而上学、倫理学ー神学と医学に必要

→スコラ哲学の発展

# 例:ビューリダン(1295~1354)『天についての問題集』(パリ大学での討論)

この問いにはこのようにいわれた。 すべてを同時に動かしているのである。 っているというのは良いいい方ではない。 そこでなにかがひきずっているとか、天が火や空気を引っ張 自然に従っており、なにも自然から外れてはいない。だから 2 さらにまた、天に前と右が割り当てられるのでなければ、 こに見出されるというのは理に適っている。 天は最も完全な物体であるから、これらのすべての差異がそ すべての差異がその完全性のゆえに見出される。それゆえ、 異は見出されない。しかし完全な動物にあっては、これらの 物にあっては、無生物よりもより完全であるから、これらの の諸根拠に従って論じられる。 る。ところが天は単純物体なので、相異なる運動をもたず、 すなわち、上述の差異は相異なる運動に応じて割り当てられ 覚運動の発端であるという。しかし成長も感覚も天には適合 動が始まるところである。しかし天の運動は永久的であるの **差異のうちの或るもの、つまり上下は見出されるが、他の差** これらの差異がその不完全性のゆえに見出されない。また植 **アリストテレスは反対のことを決定している。それで、かれ** 一つの単純運動だけをもつはずである。それゆえ……。 しない。それゆえ……。 の相異なる諸部分として制り当てられるべきではない。 第一に、無生物のような最も不完全なものにあっては、 さらにまたアリストテレスは、上は成長運動の、前は感天では運動は始まらない。それゆえ、そこには右はない。 さらにまた、アリストテレスによれば、右はそこから運 このことは次のように確認される。 第2問 うことはない。したがって天においては長さい幅の深さに違 にその長さに応じて、左右は幅に応じて、前後は深さに応じ るべきではない。 いなければならない。それゆえ、これらの差異は天におかれ ようと、類似した諸本性ではなく、相異なる諸本性をもって いる。ところが、これらの差異は、いかなるものに見出され は最も強く、上に原動的な原理があり、『蓋魂論』第三 るいは完全な動物の場所運動と関連した諸特性と諸性能の違 というのは、『動物運動論』でいわれているとおり、動物はるが。ところが左右というのはむしろ場所運動に関連する。 植物にあっては根が上であるといわれるべきである。もっと させられるということである。たとえば人間や完全な動物の に端的に、相異なる力能をもつ相異なる諸部分に応じて帰属 である。第一に注意すべきことは、これらの差異が或るもの いまない。それのスースとあるではたれたのであるときには て割り当てられる。しかし天がそうであるような球形にあっ におかれるべきではないからである。 天は火より上にある。だから天にあってはいかなるものも下 は下にではなく、端的に上にあるといわれている。ところが さらにまた、人間にあっては、これらの差異は人間自体のあ はむしろ感覚運動に関連する。というのは、感覚はむしろ前 場合にはそうである。実際、上は成長と滋養との発端であり これらの差異について一般的にいくつかのことを注意すべき ては、長さが他の伸張によりはむしろ或る伸張に基づくとい の部分で強いからである。 自然的には右から「場所運動を」始めるからである。また前 られるからである。したがってまた、端的かつ絶対的には、 したがって頭が上である。というのは、口を通して養分が得 いての根拠があげられねばならない。それゆえ えない。ところが天は偶発的なものではないので、それにつ いに応じて異なる。というのは、上すなわち頭において感覚 天が或る方向よりもむしろ他の方向に動くという根拠はあり さらにまた、アリストテレスのいうように、上下は物体 さらにまた、 否と論じられる。というのは、それ自体の領域にある火 諸元素の場所との関係では、根は下であるといわれはす 天は球形であり、類似的な諸部分をもって

論理主義の広がり (注釈・論理の点検)

インペトゥス理論(慣性の概念)

- →原典主義
- →古代文化・ギリシャ語原典への興味→ルネサンスへ

#### 参考文献

Freudenthal, *Science in Medieval Jewish Cultures*, Cambridge University Press (2012) Altmann & Stern, *Isaac Israeli: A Neoplatonic Philosopher of the Early Tenth Century*, Univ. of Chicago Press (2009)

伊東俊太郎『十二世紀ルネサンス』講談社学術文庫(2006) ハスキンズ『十二世紀ルネサンス』みすず書房(1997)→講談社学術文庫

#### 科学史 7 ルネサンス:コペルニクス以前のヨーロッパ科学

担当:三村太郎

(taromimura@g.ecc.u-tokyo.ac.jp)

1. ルネサンスの時代(1300~1650)

イタリアで始まる「古典再生」運動

大学の発祥の地イタリア:ボローニャ大学(1088頃)

大学での自由学芸(=人文科目)にたずさわる教師を中心とした人文科目振興運動 はじめは文法、修辞、歴史、詩歌、倫理哲学の分野に注目

#### ペトラルカ (1304~74)

モンペリエ大学とボローニャ大学で法学を学ぶ→アヴィニオンに帰り、聖職者となる キケロ(前106~前43)への傾倒—ラテン文学の模範

ローマ帝国の政治家;『義務について』

- →ラテン文学への回帰、古典文学の再生→各地にラテン語写本の収集に赴く キケロ弁論術関連写本の収集
- →人文主義:古典文学振興―キケロを通じて「異教の哲学」の必要性 \*古代、中世との分離;反スコラ のちにギリシャ語写本の収集もはじめる―プラトン対話篇やホメロス
- →ギリシャ語古典収集は後継者たちによって続けられる

# ボッカチオ (1313~1375) (『デカメロン』)

1360年:カラブリアの修道士レオンツィオ・ピラートを招き、フィレンツェ大学 ギリシャ語講座を開設(ただし数年で去る) カラブリア:イタリア南部に位置し、ギリシャ文化が残存

#### サルターティ (1331~1406)

フィレンツェの書記官

1397年より東(の)ローマ帝国の外交官マヌエル・クリュソロラスを招いて、定期的なギリシャ語勉強会を開催:ギリシャ語教科書『ギリシャ語問答集』を執筆

東ローマ帝国はコンスタンティノープルへのトルコ侵入への援助を求めて、ヨーロッパ各地に外交使節を派遣→イタリアと接触

2. ギリシャ語教師の渡来とプラトン受容

マヌエル・クリュソロラスにつづいて東ローマ帝国とイタリアの交流が活発化

1438年:東西キリスト教会の合同会議―分裂について再考するための会議

#### ベッサリオン(1403~72)

東方教会の聖職者→枢機卿となりイタリア移住 ギリシャ語教育 『プラトン哲学を歪曲する人々への反論』

1453年 コンスタンティノープル陥落

#### ヨアンネス・アルギュロプロス (1415頃~87)

イタリア移住→1456年 フィレンツェ大学ギリシャ語教授 アリストテレス哲学教授;プラトン教授―ギリシャ語圏における「パイデイア」

#### 774-1(1433-99)

コジモ・デ・メディチに見いだされる

プラトン全著作のラテン語訳の完成

『プラトン神学』:キリスト教とプラトンの融合

- ・大学設立先進地域イタリアなどに比べて、ドイツでの大学成立状況とルネサンスへの意識 は異なっていた。
- 3. ドイツ大学における人文主義

イタリア: 文法、修辞、文学への一祖国の古代文化としての古代ローマ

ドイツやオーストリア:大学教育後進地―世俗君主の創設

プラハ大学 (1348年) クラクフ大学 (1364年) ウィーン大学 (1365年) ハイデルベルグ大学 (1385年) など

イタリアやフランス、イギリスは自然発生

ドイツの人文主義:数学四科への関心の高さ

ウィーン大学「詩人と数学者のカレッジ」の創設―天文学の重要性

プトレマイオス『地理学』への関心

東ローマ帝国からのギリシャ語写本の伝来

プトレマイオス天文学受容の中心地となる

#### ポイルバッハ (1423~1461)

- 1448年 ウィーン大学自由学芸部卒業→イタリアに留学
- 1453年 ウィーン大学自由学芸学部教授となってラテン文学を教える
- 1454年 神聖ローマ皇帝フリードリッヒ3世(1414~1493)宮廷占星術師
- 1454年 ウィーン市民学校にて天文学に関する連続講演→『惑星新理論』として公刊
- ・それまでの大学における主要なラテン語天文学教科書

擬マーシャーアッラーフ『天球について』(クレモナのゲラルド訳)

(擬) クレモナのゲラルド『惑星理論』

\*アラビア語文献の翻訳(直訳)→ラテン語のみを解する学生にとって理解しにくい

ラテン語によって書かれた概説書の登場:サクロボスコ『天球論』

\*サクロボスコ(1256頃没)パリ大学数学教授

その内容は初等天文学で、惑星の記述は不十分

そこで、ポイルバッハはラテン語文学教授で培ったラテン語作文力を駆使して、『惑星理論』 を書きかえる。さらに専門用語に定義を与えることで、惑星理論をより理解しやすくする。 \*伝統の連続性―イスラーム天文学の影響下

例 用語「遠地点」:月の交点に対する「竜の頭尾」使用

\*ポイルバッハはアラビア語版プトレマイオス要約の完全なラテン語化をなしとげた。 1460年 ベッサリオンからアルマゲスト要約の依頼

- 1175年 アラビア語訳からの直訳がクレモナのゲラルドによって編まれる →ラテン語のみからは理解しにくい
- →イタリアへ『アルマゲスト』ギリシャ語写本収集の旅に出る矢先に死去
- →完成せず;弟子のレギオモンタヌスに託される。
- 4. レギオモンタヌスとプトレマイオス改良運動

レギオモンタヌス (1436~1476)

1452年 ポイルバッハの講義に参加し、ウィーン大学にて16歳で学士を取得以後、ポイルバッハの助手として活躍

主に、ポイルバッハのもとで、天文学関連写本の収集と筆写

- 1461年 ベッサリオンとともにイタリアに赴き、ギリシャ語を学ぶ。
- 1462年頃 『アルマゲスト要約』完成 自身の観測に基づいてプトレマイオスモデルの改良を行う
- 1464年頃 『三角形総説』完成―三角法について
- 1467年 ハンガリー王マーチャーシュ・コルヴィンの要請で宮廷占星術師となる 天文台を建設して天体観測
- 1472年 レギオモンタヌスは独自の印刷所を設立

ポイルバッハ『惑星の新理論』印刷→数多く出回る

印刷術:1445年頃 グーテンベルグ活版印刷の発明 印刷の利点—大量複製;図版の正確な複製;数表の正確な複製

#### 参考文献

伊藤博明・編『哲学の歴史 4 ルネサンス』中央公論社(2007)

伊藤博明『ルネサンスの神秘思想』講談社学術文庫(2012)

山本義隆『世界の見方の転換1』みすず書房(2014)

Aiton, "Peurbach's Theoricae novae planetarum: A translation with commentary", *Osiris* 3 (1987), pp. 5-44.

#### 科学史 8 科学革命へ:コペルニクスが地動説へと至るまで

担当:三村太郎

(taromimura@g.ecc.u-tokyo.ac.jp)

1. コペルニクスの生涯

コペルニクス (1473~1543)

1491年 クラクフ大学入学

何を専攻したのかは不明

天文学への興味―蔵書から明らか

『アルフォンソ表』、レギオモンタヌス『三角数表』

\*『アルフォンソ表』

スペイン・カスティーリャ王国アルフォンソ10世( $1221\sim1284$ )の命を 受けて編まれた天文表

ザルカーッル (1028~1087) による『トレド表』の改訂版 アルフォンソ10世は数多くのアラビア語天文書がカスティーリア語に翻訳

- 1495年 参事会員職(司祭の補佐)を得る
- 1496年 レギモンタヌス『アルマゲスト要約』入手
- →1497~1503までイタリア滞在
- 1497年 業務(教会法関連)に必要な法学の知識を得るためにボローニャ大学入学 天文学への関心の継続―1497年3月9日コペルニクスによる最古の観測記録 ギリシャ語の学習
- 1501年 医学の勉強のためパドヴァ大学入学
- 1503年 フェラーラ大学より教会法博士号を取得
- →帰国し参事会員職として生涯を過ごす。
- \*司教座管理官として多忙をきわめる; 医師としての活動
- \*出版活動

ギリシャ語書簡のラテン語訳『教訓、田園、恋の書簡集』(1509) 経済学関連の著作『貨幣鋳造の方法』(1528)

- \*天文学関連の著作は公刊しなかった
- 2. コペルニクスの天文学研究史

コペルニクスは、天文学に関して3つの著作を編んだことで知られる。

- 『コメンタリオルス』(1510年頃)
   3つの写本で現存;地動説の構想をはじめて記す。
- 2) ベルナール・ヴァポウスキー (地図製作者) 宛て書簡 (1524年) ヴェルナー (1468~1522) 『第8天球運動論』に対する批判 歳差に関して―トレピデーション; 地動説には言及なし
- 3) 『天球回転論』(没年1543年に出版)

歳差への関心一改暦

\*歳差:地球の地軸のずれにより、分点(春分と秋分)が西に移動する現象;72年に1度

→恒星年(ある恒星を基準)と太陽年(春分点を基準)にずれ(約20分)

ヒッパルコスが発見とプトレマイオスは記録:100年に1度

イスラーム文化圏での改良

バッターニー (850頃~929) の改良:66年に1度

トゥースィー(1201~1274)の改良:70年に1度

→改暦の際に重要

\*ギリシャ天文学・イスラーム天文学でのずれ解消への工夫―トレピデーション

春分点が数年ごとに前後すると想定―この前後運動を支える「第8天球」の導入

\*改暦:1512~17年 第5回ラテラノ公会議にて改暦の話題

イースターを正確に決定するため

ユリウス暦からグレゴリオ暦へ

ユリウス暦 カエサルが前45年設置。閏年を4年に一回挿入

コペルニクスも改暦に関する意見を求められる

コペルニクス『天球回転論』序文

ではコペルニクスはなぜ地動説へと至ったのか?

\*\*コペルニクス『天球回転論』序文 →宇宙の体系性を目指して こうして以下著述の中で私が大地に与えている路運動をまさに私が仮定して、長年にわたる数多くの観測でによってついに発見したものは、もし残りの 諸惑星<sup>20</sup>の運動が大地の回転運動に関連させられ、それらが各々の星の回転に 応じて計算されるならば、それらの現象がそこから帰結するのみならず、また あらゆる星と天球の順宗と大きさおよび天そのものが、そのどの部分において

も、他の諸部分と宇宙全体の混乱を引き起こさずには、何ものも決して移しえ ないほど(緊密)に結合されている如ことです。 そういうわけでまた、本書を [書き] 進める際に、私は次の顧序に従いました、すなわち、第1巻では、私が 大地に与えている諸運動に加えて、諸天球のあらゆる位置を叙述し、その巻が いわば宇宙の一般的構成を含むようにしました そののち残りの諸様で、私は 残りの星々とあらゆる天球の運動を大地の可動性と関連させていますが、それ は「残りの屋々と諸天球との運動および現象が、もし大地の諸運動と関連させ られるならば、どの程度まで救われうるか」がそこから結論されうるかを見る ためです、才能も学識もある数学者たちが、もし――この哲学 (=天文学) が まず第1に要請していることですが――お座なりではなく徹底的に深く、これ らのことを論証するために私によりこの著述で提出されている事柄を知ろうと し、また熟考しようとするならば、彼らが私に賛同するであろうことを私は疑 いません、私が何人の判断をも全く回避しようとしてはいないことを、学識あ る人にもない人にも等しく見て取っていただくために、私は他の誰よりもまず 聖下に私のこれらの労作を献呈したいと思いました。加えて、私の住んでおり ますこの地の最果ての一隅においてもまた、聖品の威厳においてもあらゆる文 学とさらに数学への愛好においても、あなたは最も卓越しておられると見なさ れおりますので、あなたの権威と判断とによって、離析する人々の諸々の咬み つきをあなたは容易に撃退することがおできになるからです。たとえ「阿諛者 の咬むことに対しては治療なし」と諺にあるとしても、

おしゃべり屋ども<sup>30</sup> [Jurrauoλóyoi] がいて、数学のことなどまるで知らないのに、それについて自ら判断を下し、聖書の或る箇所を楣にして自分の都合のよいように悪く銀じ曲げて<sup>30</sup>、私のこの企てをあえて非難し嘲弄することがたとえあったとしても、私は彼らには全く構わないでおき、むしろ彼らの判断をいわば無分別として私は軽蔑することにします。なぜなら、他の点では有名な著述家ではあれ数学者とはいえないラクタンティウス<sup>300</sup>が、大地は球形をしていることを公けにした人々を嘲笑したとき、大地の形について子供じみた仕方で聞ったことが知られていないわけではないからです。それゆえ、そうした人々がわれわれをもまた笑い物にするとしても、学者にとって貰くべきものとみる必要はないのです。数学は数学者のために置かれているのです。もし私の

蔵見が終っていなければ、数学者たちにあっては、われわれのこれらの労苦が、いま聖下がその最高位を占めておられるキリスト教界にもまた、何かをもたらすことを見て取られるでありましょう。なぜなら、それほど以前ではありませんが、レオ10世の治下、ラテラノ公会議がたおいて教会暦改革の問題が扱われたとき、年・月の大きさおよび太陽と月の運動がまだ分には濁られていなかったという唯一の原因のために、それが当時未解決のままに暫まったからです。当時その任に当たっておられ、非常に秀でた人であるセンブローニアの司裁バウルス氏に勧められて、その時以来、私としてもそれらをもっと正確に観測すべく心を向けておりました。そのことにおいて私が何を成し選げたかは、とりわけ聖下ならびにあらゆる他の学識ある数学者たちの判断に私は委ねます、本書述の有用性について、私が成し遂げうる以上のことを聖下にお約束していると思われるといけませんので、今や私は(独自の)企でに移りましょう。

ニコラウス・コベルニクスの6巻本『天球回転論』の各章の内容目次 第1巻

- 1. 宇宙は球形であること。
- 2. 大地もまた球形であること。
- 8. どのようにして大地は水と共に1つの球状をなすのか。
- 4. 諸天体の運動は一様で円状、永続的であり、ないし複数の円(運動)から合成されていること。
- 6. 大地に円運動がふさわしいかどうか、および大地の場所について.
- 6. 地球の大きさに対する天の広大性について。
- 7. 地球が、いわば中心として、宇宙の真中に静止しているとなぜ古代人たち け着またのか
- 8. 前述の諸論拠への論駁およびそれらの不十分性.
- 9. 地球に複数の運動が付与されうるか、および宇宙の中心について、
- 10. 天球の順序について、
- 11. 地球の8重運動についての論証

(DI下省略. 第6巻までの目次が続く、付録1を参照.)

天動説モデルと地動説モデル 幾何学的には等価 →違いは惑星の順番

コペルニクス 水金地火木土 プラトン 月太水金木土 プトレマイオス 月水金太木土 ビトルージー 月水太金木土 →プトレマイオスは公転周期=軌道の大き さと想定

\*\*コペルニクス『コメンタリオルス』冒 頭

→同心天球説、周転円説、ピュタゴラス派 エカント説批判

それゆえ、私は以上のことに気づいたときに、完全運動の原理が要求するように、諸円すべてが自らにおいて一様に動かされると、あらゆる見かけの変則性が依存するようになるような諸円のもっと合理的なやり方がおそらく発見されうるのかどうか、そのことに私はしばしば思案をめぐらしてきた。全く困難でしかもほとんど説明不可能な事柄を私が考究してみると、ついにその姿を現わしたのは<sup>17</sup>、人々が公理<sup>10</sup>と称し・以下の順序で続いているいくつかの要請<sup>18</sup>がもしも我々に容認されるならば、かつて提出されたものよりももっとわずかで・しかも遥かに適切な事柄によって、このことがいかになされうるかということであった。

要請 19 あらゆる天球ないし球の単一の中心は存在しないこと.

要請 2<sup>10</sup> 地球の中心は宇宙の中心ではなく、重さと月の天球の中心にす 者ないこと

要請 3<sup>11)</sup> すべての天球は、あたかもすべてのものの真中に存在するかの ような太陽の周りをめぐり、それゆえに、宇宙の中心は太陽の近くに存 在すること

要請 4<sup>20</sup> 太陽・地球間の距離<sup>20</sup>一対一天空の高さの比は、地球半径一対 一太陽の距離の比よりも小さく、したがって天空の頂きに比べれば感覚 不可能なほど (小) であること。

要請 5<sup>10</sup> 天空に現われる運動は何であれ、それは天空の側にではなく地球の側に由来していること。したがって、近隣の諸元素とともに地球全体は、その両種を不変にしたまま、日周回転で回転しており、天空と完極天は不動のままである。

要請 6<sup>19</sup> 太陽に関する諸連動として我々に現象するものは何であれ、それは太陽が機因となっているのではなく、地球および我々の天球 我々はあたかも或る他の1つの星によるかのように、太陽の周りをそれによって回転している――が機因となっていること。かくして地球は複数の運動によって運ばれていること。

要請 7<sup>10</sup> 諸惑屋において逆行と順行が現われるのは、諸惑屋の側にでは なく、むしろ地球の側に由来していること、したがって、天界における ニコラウス・コペルニクスの小 論 彼自身によって打ち立てられた天界運動の仮覧 (=モデル) について

#### [1 序説]

私の見るところ。我々の先人たちは、 屋々<sup>10</sup>の見かけの運動を規則性のもと に飲済しようというまさにその理由によって、数多くの天球を仮定してしまっ た。というのも、天体がこの上なく完全な円状で掌に一様に動くのではないと いうことが、非常に不合理なことに思われたからである<sup>10</sup>. だが、規則的な諸連 動をさまざまな仕方において合成したり組み合わせることによって、或るもの が任意の位置へ動くかに見えるようになることが実現可能なことに彼らは気が ついた

しかしながら、プトレマイオスや他の多くの人々によって、それらについて 至る所で提出されてきた事柄(=周転円理論)は、たとえ数値的には(見かけ の運動と)対応しているとしても、小さからぬ疑問点をもまたもつと見なされ てきた、なぜならそれらの理論は、さらにいくつかのエカシト円<sup>の</sup>を想定する のでなければ、不十分だったからであり、またこうした円のゆえに、屋はその 準円上をもその固有の中心においても常に一様な速さで動くわけでもないこと が明白だったからである。このゆえに、こうした思弁は十分に完全であるとも、 また理性と十分に一致しているとも思われなかった。

数多くの変則的な現象に対しては、地球1つの運動で十分である。

さて以上のことを仮定して、運動の一様性がいかに秩序正しく保たれうるか<sup>10</sup>、を私は手短に明らかにしたい、しかしながら簡略化するために、私は諸々の数学的証明は省略し、大者<sup>20</sup>に委ねることにした。だが、諸天球の円を説明する際に、それらの半径の大きさはここに提示されている。それによって、数学という学術に無知でない人は、諸円のそのような構成がいかに最も良く数値と観測に合致しているかを、容易に認めるであろう。

同様に、我々がビュタゴラス学派とともに地球の可動性を根拠なしに主張したと離か考える人がいるかもしれないが<sup>10</sup>、そうした人は、ここにおける諸円の説明において、すぐれた証拠<sup>20</sup>を受け取るであろう。実際、自然哲学者たち<sup>20</sup>は、地球の不動性をさらに付け加えようと主に努めている諸現象そのものに、大いに寄りかかっている。〔しかし〕それらすべて〔の現象〕は、ここにおいて初めて崩れさるのである。なぜなら、我々はまさに現象のゆえに地球を回転させようとするからである<sup>20</sup>。

## [2] 天球の順序について<sup>23)</sup>

糖天球は以下の順序で互いに取り囲んでいる。最も高いのは不動の恒星天球であり、すべてを含み、かつ場所を与えている<sup>34</sup>、その下に土星天球<sup>30</sup>があり、それには木星天球<sup>30</sup>が続いている。それから火星天球であって、我々が運ばれている天球はその下にある。次は金星天球であり、最後が水星天球である。だが、月の天球は地球の中心の周りを回転し、周転円のように地球と共に運ばれている。また同じ順序においてであるが、或る惑星は他の惑星を、それらが円上の大きな空間を進んでゆくか小さな空間を進んでゆくかに応じて、回転の速ざにおいて慶駕している<sup>30</sup>、かくして、土星は30年目に、木星は12年目に、火星は2年目<sup>30</sup>に、地球は年周回転で元の位置に戻る。金星は9ヵ月目に、水星は8ヵ月目に回転し終える。

(8) 太陽に関して現われる撤運動について 地球は3重運動によって回転している。

# 参考文献

高橋憲一『コペルニクス・天球回転論』みすず書房(1993) 山本義降『世界の見方の転換2』みすず書房(2014)

# 科学史 9 コペルニクス受容

担当:三村太郎

(taromimura@g.ecc.u-tokyo.ac.jp)

- 1. コペルニクス『天球回転論』出版の経緯—レティクスの説得によるレティクス (1514~1574)
- 1532年 ルター派の中心地ヴィッテンベルク大学(宗教改革の中心地)入学
- 1536年 メランヒトンに認められて数学教授となる。
- \*ヴィッテンベルク大学

ルター(1483~1546)が神学教授をつとめていた大学

プロテスタント運動 (1517年、聖書の俗語訳)  $\rightarrow$  アリストテレス・スコラ哲学批判 メランヒトン (1497~1560)

1518年 ヴィッテンベルク大学ギリシャ語教授に就任

ルター派教育改革―ドイツ各地にルター派大学を新設

マールブルグ大学(1527)、ケーニヒスベルク大学(1544)など

アリストテレス哲学教育の再導入―とりわけ自然哲学重視

ルター神学「全世界は神の意志によって支配」

- →自然法則の卓越性の認識から神の偉大さを知る
- →自然哲学や天文学教育の重視→数学教育も重視
- 1538年 シェーナーを訪れるためニュルンベルクに滞在

シェーナー (1477~1547)

メランヒトンに請われてニュルンベルクのギムナジウムの数学教授となる

メランヒトンよりシェーナーの天文学に関する名声を知らされたため滞在

- 1539年5月 コペルニクスを来訪―1541年まで滞在
  - シェーナーからコペルニクスの名声を知らされたため
  - コペルニクスのもとで地動説を学ぶ
- 1540年 『第一解説』出版

コペルニクス地動説の概説書→何度も再版されて読み続けられる

好評を博す→『天球回転論』出版への後押し

- 1541年 オジアンダーヘコペルニクスのことを知らせる手紙を書く
  - →コペルニクスとオジアンダー間で書簡のやり取り
- \*オジアンダー(1498~1552):ルター派神学者

往復書簡の一部がケプラー『ウルスス論駁ティコ擁護』での引用によって伝わる 「計算の道具としての地動説」という位置づけ

- →コペルニクス出版に同意
- 1542年 出版の最終作業をオジアンダーに託してライプツィッヒ大学に赴任
  - →無記名「読者へ」を挿入

## \*\*無記名「読者へ」

#### 読者へ この著述の諸仮説について

動く地球と、さらに宇宙の中心にある不動の太陽とを打ち立てたこの著述の 仮説の新奇さについてすでに噂も広まっているので、或る学者たちはひどく情 低し、またすでに長らく正当に打ち立てられている自由学芸なを混乱に陥れる べきではないと考えるであろうことを私は疑わない、しかしもし彼らが事柄を 厳密に熱考しようとするならば、この著述の著者が叱責に値することを何もし なかったことを見出すであろう。なぜなら、天文学者の任務は、〔1〕細心の勢 達した観測により諸天界の運動誌を蒐集すること、次に〔2〕天界運動の直なる 原因や仮説を〔天文学者は〕どんな方法によっても決して獲得することはでき ないのであるから、過去および未来にわたってそれらの運動が幾何学の諸原理 から正確に計算されるような類の前提なら何であれ、そうしたものを考案し虚 構することである。さて、本作者はそのいずれをも見事に成し遂げた。なぜな ら、それらの仮説が真である必要はなく、また本当らしいということさえなく、 むしろ観測に合う計算をもたらすかどうかという一事で十分だからである。た だし、金星の周転円を本当らしい〔=実在的だ〕と見なしたり、あるいは金星 が40部分〔=40度〕またはそれ以上も太陽より先になったり後になったりす る原因がこれだと信じてしまうほど幾何学と光学とに無知な人でないとすれば の話である。もしそうだとすると、近地点においては  $[\pi \epsilon \rho \iota \gamma \epsilon l \omega]$  この屋  $[= \div$ 星)の直径が遠地点における $(a\pi\sigma\gamma\epsilon l \phi)$ よりも4倍以上にも、そして本体その ものは16倍にも大きく現われることが必然的に帰結するが®、それに対しては あらゆる時代の経験が抗言していることを見て取らない人がいるだろうか\*。

この学問には少なからず不合理なことが他にもあるが、それをここで隈なく 究める必要はない。というのは、その学術が見かけの不等な運動の諸原因を全 くかつ端的に知っていないことは十分明らかだからである。そうして、もし諸 原因を虚構することによって工夫を凝らすとしても――確かにこの上ないほど 工夫するのであるが――、事実そうであるということを誰かに納得させるため

\*不可知論―人知の可能性の限界

- 1543年 『天球回転論』出版:コペルニクス没
- 2. コペルニクス説への反応
- 2-1 オジアンダー路線

自然学と数学の分離→『天球回転論』を実用的な天文学書として用いる ヴィッテンベルク大学の学者たち―ラインホルト(1511~1553) コペルニクス理論に基づく新たな天文表『プロシア表』の作成

\*\* 『プロシア表』へのケプラーの評価 \*\* ラインホルトによるポイルバッハ

表をひとまとめにし、その頭にごく簡単な指示を付けることで、 使いやすくなければならないからである。 コベルニクスもしくは自身の後援者であるプロシア公「アルブレヒト」にちなんで『プロシア表』と名 ホルトはすでに物故せるコベルニクスの妻を完成させる仕事に取り組んだ。彼はそれをプロシアの人 わけ当然にも数学に精通しているエラスムス・ラインホルトに引き継がれていったのである。ライン しようとした。ところがコペルニクスの書は、 〔コベルニクスの〕著作(T回転論)とは証明が説明されているだけではなく表も付されているけ 私の知るかぎり、今日ではその妻を計算のため使用している者はいない。コベルニクスはわ たしかにその理由の二つは隠されているように見える。 ......ラインホルトがその仕事に取り組んだ理由は、その仕事そのものに見いだせるであろう。 ・難解な事柄において有能で驚くほど明晰であるがゆえに、 それらの表をより注意深く計算しなおし訂正したのちに、 [すなわち地動説] についてもいっさい言及せず、表そのものを 『アルフォンソ表』やその他の表の作成者たちは、 プトレマイオスの『数学集成』と同様に、 表を使おうとする読者は本文によって気が散ってし というのもその表は、 その造本の形によっても使いやすく 読者を怒らせ驚かせるであろ あらゆる種類の学問、とり [ひとつには] 表が本文の そんなわ

あり、それを理解し、頭の中で追跡することはできなくなるであろう。「現象の原因」の意味は第7章传あり、それを理解し、頭の中で追跡することはできなくなるであろう。「現象の原因を明らかにするために、修練を積んだ天文学者は離心的な誘導門やあるいればければならない。多分、これらの「太勝と月と惑星の」七つの光る美しい星はそれ自身のうちに神なければならない。多分、これらの「太勝と月と惑星の」七つの光る美しい星はそれ自身のうちに神れなければならない。多分、これらの「太勝と月と惑星の」七つの光る美しい星はそれ自身のうちに神れなければならない。多分、これらの「太勝と月と惑星の」七つの光る美しい星はそれ自身のうちに神れなければならない。多分、これらの「太勝と月と惑星の」七つの光る美しい星はそれも身のうちに神れなければならない。多分、これらの「太勝と月と惑星の」七つの光る美しい星はそれも自身のうちに神でかる。「現象の原因を明らかと対してみるいのであろう。「現象の原因と明らかと別を明らない。

では決してなく、ただそれらが計算を正しく定めてくれるというためにだけ、 工夫を凝らすのである。しかし、1つの同一な運動のさまざまな仮説が時折互いに対立するとき(たとえば、太陽の運動における離心円〔モデル〕と周転円 〔モデル〕〕3。天文学者なら、理解するのに最も容易なものの方を特に取り上げるであろう。おそらく哲学者なら、本当らしい方をむしろ要求するであろう。しかし、もし神から啓示されたのでないならば、天文学者も哲学者も、確実なことを何ほどか理解することも、あるいは取り扱うこともないであろう。したがって、古代の少しも本当らしくない糖板説と並んで、これらの新しい糖板説も知られるようになることをわれわれは許すことにしよう。ことに、それらは鼓嘆すべきであると同時に容易なものであり。またきわめて学識に満ちた観察の巨大な宝庫を自ら携えてくるからである。誰であれ、諸仮説に関連することで何か確実なことを天文学に期待することがないように、天文学は決してそうしたものを提供することができないからである。別の用途のために作られたものを真なるものととってしまって、入ったときよりもずっと愚かになってこの学問から出てゆくことになることのないように、さようなら。

> 『惑星新理論』新 版序文

\*不可知論

→数学学習の奨励

2-2 新しいタイプの地球中心説の提唱 ティコ・ブラーエ (1546~1601) による「ティコ体系」

2-3 コペルニクス路線:太陽中心宇宙の実在 宇宙の大きさの増大

- \*コペルニクス体系での地球―土星の距離 10477 (×地球半径) 天球の入れ子構造ではないのですき間ができる プトレマイオス体系での地球―土星の距離 1210 (×地球半径) 真空を否定することを前提としたプトレマイオス体系は 天球の入れ子構造のためすき間がない
- →真空の扱い
- →数学による宇宙像(自然)の決定
- →ガリレオの自然学の数学化

# 参考文献

ホーイカース『最初のコペルニクス体系擁護論』すぐ書房(2006) マクラクラン『コペルニクス』大月書店(2008)

## 科学史 10 コペルニクス後の科学:ガリレオ

担当:三村太郎

(taromimura@g.ecc.u-tokyo.ac.jp)

- 1. ガリレオ・ガリレイ (1564~1642)
- 1581 ピサ大学医学部入学(3年半で退学) アルキメデスの著作に基づいた力学研究

『固体の重心について』貴金属の重さを量る天秤の改良

1589 ピサ大学数学教授

ユークリッド『原論』とプトレマイオス『アルマゲスト』についての講義

1592 パドヴァ大学数学教授

振り子の等時性、落体の法則一器具の工夫を通じた発見

1609 天文観測を始める

望遠鏡の入手—木星の衛星の発見しメディチ星と名付ける。 『星界の報告』

1610 メディチ家トスカナ大公国のトスカナ大公付き主席数学者兼哲学者 金星の満ち欠け

プトレマイオス体系 地 金 太 コペルニクス体系 太 地 金

2. ガリレオ裁判へ

ルター (1483~1546) の宗教改革→カトリック側の反宗教改革運動

宗教裁判: 異端審問所で異教思想の持ち主を悔い改めさせる場

神学校でも天動説への疑問:ベラルミーノ枢機卿(異端審問官)講義

1613 弟子のひとりのピサ大教授カステリが招かれたトスカナ宮廷での朝食会ピサ大哲学教授ボスカリアが「地球の運動が聖書の記述に反する」と発言

1613 カステリ宛て書簡

『旧約聖書』の『ヨシュア記』

10:12 主がアモリびとをイスラエルの人々にわたされた日に、ヨシュアはイスラエルの人々の前で主にむかって言った、「日よ、ギベオンの上にとどまれ、月よ、アヤロンの谷にやすらえ」。10:13 民がその敵を撃ち破るまで、日はとどまり、月は動かなかった。

- \*神が太陽と月をとどめた→元来太陽は動いていたことを示唆。
- 1616 宗教裁判開始ー訓告(今後、本件について議論しないという約束)カステリに教えを受けたバルベリーニ枢機卿(1568~1644)が教皇に 選出される→ウルバヌス8世

ガリレオ『偽金鑑識官』刊行一ウルバヌス8世の支援で出版

1632 『天文対話』刊行-地動説を中心に;海の干満 教皇内にガリレオに味方する勢力がいなくなる 二つの報告書―ガリレオ自身が裁かれるべきか、著作のみが裁かれるべきか

#### 裁判開始ー三度の審問 1633

第一回審問→異端を認めなかった

第二回、 第三回→説得を受けて罪を認める

六一五年に本聖省に告訴された。それは、ある者どもによって教えられた誤った学説、す 文通したため、さらに汝は、同学説を真実であると説く『太陽縣点について』と騒する手 寒であると考え、この学説を教えた弟子をもち、同じことについてドイツの数学者たちと 猊下の臨席のもと、同枢機卿の忠告と割告ののち、当時の張省主任神父から、公証人と証 の聖書を自己流に解釈して答えたためである。……ペラルミーノ枢機鄭の邸宅において、 紙を印刷したため、さらにしばしば聖書から取り出されて汝に対してなされた反論に、そ 汝、フィレンツェの故ヴィンチェンツィオ・ガリレイの息子、ガリレオ、七〇歳は、一 、太陽は世界の中心にあって動かず、大地は動き日周運動さえするという学説を真

てでも、いかなる仕方においても抱いても擁護しても教えてもならないと命じられた。 人の立ち会いのもと、前述の誤った意見を全面的に放棄し、将来においても口頭でも書い

会を与えてくだされば、わたしは一日あるいは二日を付け加え、まちがって 神がわたしにお与えくださるもっと効果的なやり方でそれらを論駁すること おり断罪された意見を支持するために出された議論を再び取り上げ、整なる 問題について論じることに同意しているからです。したがいまして、この機 をおいて再び集まり、先の会合で取り上げられた話題とは異なる別の自然の

こともないし、抱いてもいないことをもっとはつきりとさせるため、 の望み通りに、もし資格と時間をわたしに認めてくだされば、明確な証明を な事情もあります。すでに出版されております本のなかで、対話者たちは日 することができます。わたしにはそうする準備ができておりますし、好都合 ほどなく彼は戻ってきて、次のように述べた。 断罪された地球の運動と太陽の静止という意見を真実のものとして抱いた

[巻] 今月の一六日(一二日のまちがい)に受けた尋問について何日もじっくりと考えつづけ しは、それらは決定的ではなく、論駁できると考えておりましたし、今も考えておりま したが、力強く効果的なために、読者の耳にはもっともらしく聞こえます。実際にわた 海の干潰についての二つの臙膽は、それらは決定的ではなく、膾駁できると考えていま と考えてしまうように書かれていると思われてきました。とくに、太陽黒点についてと としていた議論が容易に否定されるどころか、むしろその説得力のために強観している しの胸の内を知らない読者が、まちがった側のために持ち出されて、わたしが退けよう まるで新しく書かれ、他人の著書のようで、率直に告白しますと、多くの箇所で、わた した「対話」を読み直してみる気になりました。……何年も読んでいなかったために、 命令がわたしに与えられていたかどうかということについて考えてみて、わたしが出版 れていた意見を抱いても、擁護しても、いかなる仕方でも教えてもならないという禁止 す。……告白しますと、わたしのあやまちはむなしい野心とまったくの無知と不注意に とくに一六年前に聖省の命令によって地獄の運動と太陽の静止について当時断罪さ

茅田

[答] わたしがその本の印刷許可を聖省 長官神父に求めましたとき、前述の命 令については何も申し上げませんでし

オニ 三回

客

[問] 何か言いたいことがあるなら述べるように。

いなかったからです。実際、前述の本でわたしはコペルニクスの前述の意見とは反対の んでしたし、前述の本によって地球の運動と太陽の静止という意見を抱きも擁護もして こと、コペルニクスの論拠は無効で、決定的ではないことを示しています。 それについて彼に話す必要がないと考えたのは、気がとがめることは何もありませ

## 判決文、異端誓絶

異端を認めたわけではない/訓告に従わなかったことが問題とされた―キリスト教の危機

# 3. ガリレオの新たな自然研究

新たな経験を通じた数学的自然学 \*\*ガリレオ『偽金鑑識官』 6 節

> はずれです。おなじ理由から、ソフォクレス、バルトロ、あるいは、リヴィウスも、そのふたりつ書きのこしていないブトレマイオスやコベルニクスを引き合いにだすのは、もっと大きな見当 はみえます。哲学的に考えるには、だれか有名な著者の意見に依拠する必要があり、したが といっしょにできるでしょう。そのうえ、サルシは牢固たる信念をひめているように、 うかはすとしも問題でない『イリアス』や『狂えるオルランド』のような、一冊の本ないしひと るをえない、という信念です。おそらくかれは哲学を、ほんとのことがその本に書いてあるかど 学ばないかぎり、理解できません。その書は数学の言語で書かれており、その文字は三角形、円 そ。哲学は、服のまえにたえず開かれているこの最も巨大な書〔すなわち、宇宙〕のなかに、 りの人間の空想、とでも考えているのでしょう。サルシさんとやら、そうは問屋がおろしません われわれの頭脳が他人の論説を豪帯していない場合には、まったく不毛不妊の状態にとどまらざ ないのです。それなしには、暗い迷宮を聴しくさまようだけなのです。それにしても、たといサ その他の髪何学図形であって、これらの手段がなければ、人間の力では、そのことばを理解でき かれているのです。しかし、まずその言語を理解し、そこに書かれている文字を解読することを ルシがいうみたいに、わたしたちの知性は、だれかほかの人間の知性の奴隷にならなければなら 氏の場合にはそれを非難したくせに、自分の場合には酸美していますが、それはまあ見逃すとし ないと仮定し、ころしてかれが、自分はもちろんのこと、万人を機能者に仕立てあげて、マリオ ましょう〕、天体の運動を考察するさいには、だれかの説に同意しなければならないと仮定した ところで、全宇宙の体系を比類なく巧妙に構築し、完成の城にまでもたらして、わたしたちに与 えてくれたふたり、すなわち、プトレマイオスとニコラウス・コベルニクスをさしおいて、どう

従者を非難したというのは、さらにはまた、キアラモンテ敷蔚士の『反ティコ』により、ティコります。まず第一の答えですが、サルシが書いていること、つまり、かつてわたしがティコの追 ほかのことは問題にじていないのに、禁星の距離、大きさ、運動、理論について、かつてなに一 きたはずだというのは、大きな見当はずれです。この場合、彗星を問題にしているだけであって、 の信奉者にも最後には明らかになったにちがいない論拠にもとづいて、わたしがかれらを非難で なければならないのではないか、と。表明しておかねばならないことが、わたしにはたくさんあ あるいはコベルニクスにか。最近禁止されたその仮説のゆえに、万人が、それをただちに否定しスにか。その学説は、火星の新しい観測によって、偽りだとみなされるようになったではないか。 スにか。その学説は、火星の新しい観測によって、 れは腹を立てて、どう反間しています。いったいだれた従えというのか。あるいはプトレマイオ わたしが考えたみたいに、サルシがくりかえし主張しているさまを、御覧いただきましょう。 に従って、文字づらなどにはあまりとらわれず、その鉱背に撒したい、いや、もっと適切にいえ さて、本題にもどって、グラッシ神父の大きな欠陥はティコの学説を信奉したことである、 かれの眼光を借りて、わたしの紙背を照らしだしてみたい、と思うのです。

参考文献

ガリレオ『偽金鑑識官』中公クラシックス (2009)田中一郎『ガリレオ裁判』岩波新書(2015)

#### 科学史 コペルニクス後の科学:ティコ・ブラーエとケプラー 1 1

担当:三村太郎

(taromimura@g.ecc.u-tokyo.ac.jp)

1. ティコ・ブラーエと天文観測所

ティコ・ブラーエ (1546~<u>1601)</u>

デンマークの貴族の旧家出身

- 1559年からコペンハーゲンやライプツィッヒなどさまざまな大学で法学を学ぶ プロテスタントゆえルター派大学で学ぶ―ヴィッテンベルク大学をモデルにした大学 個人的に天文学の学習と観測および観測器具の改良を続ける。
- 1570年 デンマークに戻り莫大な遺産を相続
- 1572年 新星の発見→天文観測にうちこむ 今まで予測されていなかった場所に星を発見→『新星について』執筆
- \*\*↓『新星について』での発見の経緯の記述 新星は肉眼での観測が可能だった

→新星は天上のものかどうか

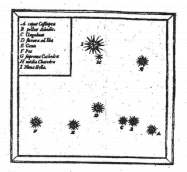


図 10.4 1572 年の新星(図の f)とカシオペア座 左上の囲みの中の一番下には I Nova Stella (新星) とある。『新星について』(1573) より。

自分の眼がどうかなったのかとさえ疑ったのである。 しかし、

ほど困難なことではない)、空のその位置には、このように目立って光っている星はもとより、はるか はほとんど少年時代から空のすべての星を完全に知悉しているので(そのよりな知識を得ることはそれ に小さな星でさえ存在していなかったことは私にはまったく明らかなことであった。私はこの光景に ときわ明るく輝いている新しくて見慣れない星がほとんど頭上真上に光っているのに気がついた。 昨年の11月11日の夕刻、日没後、いつものように晴れた空の星を見つめていたとき、 他の人たちもまた私が

ていることであり、事実が明らかに証明していることだからである 天のエーテルの領域においては生成であれ消滅であれいかなる変化も生じることはな 年月を経てもあらゆる点で同一に留まる、ということはすべての哲学者が一致し

隠れたことにも比すべき奇蹟であった。 ときの奇蹟、あるいは十字架刑のときに太陽が の奇蹟であるか、または聖書に書かれているよ も世の初め以来、自然界全体に生じた中で最大 指摘した位置に実際に星を見ることができたの もはや疑いはなかった。奇蹟であり、 ヨシュアの願いに応じて太陽が逆行した

1575年 デンマーク王フレデリク2世からヴェン島と研究 資金を与えられる。

- →観測所を建設して膨大な観測を行う
- \*観測器具の改良、大量の観測記録の蓄積



#### 彗星の出現―『彗星の起源』 1577年

も示さないからである。

与えている。というのもそれは天の低い部分ではなく最上部の第八天球にあって、

視差も特有の運動

天になにか新しいものが生じうる (in himmel etwas neues kan genneriert werden) ことの十分な証拠を 同様に、かれこれ四年前にカシオベア座に丸々一年間にわたって見ることのできた新しい星もまた、 **答星については、入念な観測と証明にもとづいて、そうではないことを私は明らかにしたからである。** 

、がこれまでしばしば耳にしてきたアリストテレス哲学は、有効ではありえない。というのもこの **【にはなにも新しいものが生じえないのであり、すべての彗星は空気の上層ば位置するという、**  発見時に関する記述→

視差が観測されない→月よりも遠くにある

-アリストテレス批判

\*新たな宇宙モデルの探求

ではほとんど観測不可能になり、私が見た最後である1月26日前後にはそれはほとんど認められなくなる。 もっとも、その間連続的に光が弱まってゆき、 晴れていなかったからである。この彗星は〔翌年の〕1月26日まで二ヶ月以上にわたって見られた。 測したのは11月13日であった。というのもその日まで、空はそのような観測にとっては十分なだけは ることは確かではあるが、私はそれを裏づけることができなかった。私がそれを私の装置で最初に観 生じた新月にともなっている。何人かの船乗りたちがパルト海で11月9日の夕刻に見たと報告してい 輝いていた。この彗星の真の始まりは、私の見解では、11月10日の深夜のほぼ一時間後で、少し前に は大きくて長く、真中のあたりでいくぶん湾曲し、煙をとおして見られる炎のような黒ずんだ赤色に れていない所にあった土星と見掛けはほぼ同様のほの暗い輝きの白っぽい礬星の出現である。その尾れていない所にあった土星と見掛けはほぼ同様のほの暗い輝きの白っぽい礬星の出現である。 すなわち、きわめて大きな尾を持ち、恒星のような明るい輝きはなく、その時点でそこからあまり離 教世主キリスト生誕1577年11月11日、日没直後の夕刻、天においてこの新しい誕生が見られた。 日が経つにつれて小さくなり、1月13日には私の装置

いくつもの不適切な結果がもたらされることはありません。

コペルニクス理論の称賛一観測の重要性の指摘

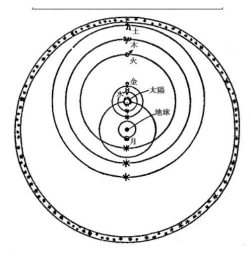
ティコ書簡における コペルニクス評価→

←ティコ書簡における「人知の限 界」への言及

としてそれがどのように生まれたのかを我々は知ることはできないと言うべきである に受けとめて、彗星はその本質が隠されているある原因によって生じたのであり、 哲学者は、解決しようのない事柄に無用に取り組むべきではなく、おのれの無知(ignorantia)を謙虚 ていない。この地上にすら、我々が目で見て手で擴むことのできるにもかかわらず、その自然本性 足場や概念的枠組みを実際には持ちあわせていない。我々は、全天や太陽や月の物質や本質 (matteria (nattur) については、けっして満足のゆく理解に到達していない事物が数多く存在する。したがって し目に見えていたにもかかわらず、万人の同意の得られる知識(ainiche wissenschaft)を持ち合わせ umd wesen)についても、その驚くべき精妙な運動の原因についても、それらが世のはじめから存在 には不思議と思われないようなやり方でどのようにして生みだされたのか等を説明するための適切な かぎられた地上的な理解に縛られている我々人間は、彗星の物質が何であるのかや、それらが我々 神の特別の創造物

我慢しえないことだからです。この「コベルニクスの」仮説からは、 地球にたいして自然運動として感知しえないいくつかの運動を付与することよりもはるかに不条理で に動くように作られた円運動なるものは、私たちの学問のまさに基本原理に悖るものであり、それは たいしてプトレマイオスの仮説に実際に見いだされる、円の中心以外の点〔等化点〕のまわりに一様 プトレマイオスを大きく凌駕しています。そして地球が回転するという彼の明らかに不条理な見解に かの人物だからであります。この点において彼はブトレマイオスに劣ってはいません。それどころか 必要とされる幾何学と算術を完璧に理解した卓越した人物というのがこの世にいるとすれば、それは 完成された形で私たちに残してくれたでありましょうに。というのも、この学問を作りあげるために り組むにあたって申し分の無い完璧な〔観測〕装置を手にしていたならば、彼はこの科学をはるかに 傑出した比類なき巨匠であるニコラウス・コペルニクスが、もしもこの仕事(天文学の復興)に取 この評価が引きさげられることはありません。というのも、太陽をのぞくすべての惑星に とりわけ仮説における適切な工夫(小周転円の使用)と包括的な調和にかんしては、 多くの人たちが考えているような

#### 1588年 『最近の現象』出版―「ティコ体系」の提唱



\*コペルニクス体系と数学的に等価; 違いは太陽が中心か地球が中心か

\*天球の交差について 彗星の運動→硬い天球の存在の否定

> 『最近の現象』での 「天球の交差」への言及→

1597年 ヴェン島を離れる 1601年 急死

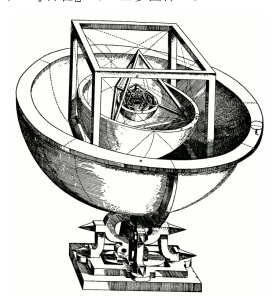
2. ケプラーと新天文学

ケプラー(1571~1630)

- 1589年 給費生としてチュービンゲン大学(ルター派大学)入学 メストリン(1550~1631)の授業でコペルニクス理論に触れる 聖職者となるための勉学を続ける
- 1593年 グラーツ州立学校に数学教師として赴任
- 1596年 『宇宙の神秘』出版

コペルニクス説の支持を公言(『神秘』より)→

独自の理由付け―『神秘』での正多面体モデル



←神の作品としての自然(『神秘より』)

な見解は正しくないということをきわめて明快に我々に信じさせている。とんどすべてに見られる思い込みに同意している。しかし他の証拠がなくとも、彗星自体がこのよう れていて、天体(煮昼)がそのいくつかに固着し、それらとともに周回していると考える古代人のほ 天には、天球のようなものは実際には存在しない(non sint ulil Orbes realiter in Coelo)。……現代の 固くて通り抜けることのできない物質でできたいくつもの天球〔寒魃〕に天が分割さ

あり、そのかぎりでコペルニクスの説が誤っていることはありえない(non posse falsa esse Copernici ニクスの説は古代人には説明できなかった大部分の現象にたいして理に叶った説明を与えているので 旧来の仮説では、〔惑星の〕逆行現象がどりしてそのよりな回数と大きさと時間を有するのか、なぜ このことの説明がつかない。……コペル

あいだ煩悶してまいりましたが、 しかし今では、天文学においても私の努力によって神を讃えること

をできるかぎり早く出版したいと切望しております。……かつて私は神学者になりたいと思い、長い 自然という書物によって認知されることを欲しておられる神の栄光を讚えるために、私はこの仕庫

- 1600年 ティコの助手となる
- 1601年 ティコ死去
- →ティコの観測データを受け継ぎ新たな惑星モデルの研究を行う。
- 1609年 『新天文学』出版

楕円軌道の導入─データに合致するモデル→数学

天体間に働く遠隔力の導入→自然学

\*ギルバート(1544~1603):地球は巨大な磁石

→惑星間の磁力

『新天文学』第57章、

惑星の物体が巨大な球形の磁石であるとしたらどうであろうか. (コベルニクスが惑星のひとつとした) 地球については, 疑いがない. ギルバートがそのことを証明している. この作用をもっと明確に記すならば, 惑星の球は両極を有し, その一方 [の極] が太陽を求め, 他方 [の極] が太陽を忌避するのである. そこでこの種の軸を磁針を用いて描き, その先端が太陽を求めるとしよう. しかしその太陽に向から磁気的性質にもかかわらず, その球が移動しているあいだ, その磁針は平行を保つものとする<sup>[20]</sup>.

\*数学を通じた神の似姿の認知

# 参考文献

ギルダー『ケプラー疑惑』地人書房 (2006) 山本義隆『世界の見方の転換 3』みすず書房 (2014)

# 科学史 12 コペルニクス後の科学:デカルト

担当:三村太郎

(taromimura@g.ecc.u-tokyo.ac.jp)

1. デカルトの生涯

デカルト (1596~1650)

1606年 ラ・フレーシュ学院入学 イエズス会(反宗教改革運動を担ったカトリック教団のひとつ)系の寄宿学校

1615年 ポアティエ大学入学―法学専攻

1618年 軍隊へ一オランダに赴任

1619~1628年 ヨーロッパを遍歴

1628年以降 オランダに定住

# 2. デカルト自然哲学の形成

1618年から ベークマン (1588~1637) との交流 ステヴィン (1548~1620、小数の考案で有名) の数学論にふれる

一幾何量と算術量の区別をなくす

→普遍数学の研究へ

ベークマン宛書簡(1619年5月)

「連続量(幾何学量)、非連続量 (離散量=算術量)を問わず、ど んな類の量であれ、与えられうる すべての問題が一般的に解かれる まったく新しい学問を提出した い」

1628年 『精神指導の規則』出版

「普遍数学」としての解析幾何学の 提唱―総合と解析→代数学;積と平面 の対応

\*量と数の関係性の変化

ユークリッド『原論』 (ピュタゴラスの定理) — 「総合」の例→

# フワーリズミー(8世紀)『アルジャブルとムカーバラの書』

ひとつの平方足す 10 の根が 39 ディルハムに等しい。

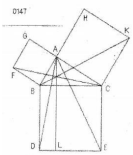
解き方:根の数を半分にする。この場合は5。それをそれ自身にかける。その結果は25。それに39を足す。その結果は64。その根をとると8。それから根

ユークリッド『原論』(紀元前3世紀)における三平方の定理(第1巻第47命題)

直角三角形において直角の対辺の上の正方形は直角をはさむ2辺の上の正方形の和に等し ・

ABCを角BACを直角とする直角三角形とせよ。

BC上の正方形はBA、AC上の正方形の和に等しいと主張する。



BC上に正方形BDECが、BA、AC上に正方形GB、HCが描かれ、 Aを通りBD、CEのどちらかに平行にALがひかれたとせよ。そしてAD、FCが結ばれたとせよ。そうすれば角BAC、BAGの双方は直角であるから、任意の線分BAに対してその上の点Aにおいて同じ側にない2線分AC、AGが接角を2直角に等しくする。それゆえCAはAGと一直線をなす。同じ理由でBAもAHと一直線をなす。

そして角DBCは角FBAに、ともに直角であるがゆえに等しいから、双方に 角ABCが 加えられたとせよ。そうすれば角DBA全体は角FBC全体に等しい。

そしてDBはBCに等しく、FBはBAに等しいから、2辺DB、BAは2辺FB、BCにそれぞれ等しい。

そして角DBAは角FBCに等しい。

したがって底辺ADは底辺FCに等しく、三角形ABDは三角形FBCに等しい。

そして平行四辺形BLは三角形ABDの2倍である。なぜならそれらは同じ底辺BDをもちかつ同じ平行線BD、ALの間にあるから。

そして正方形GBは三角形FBCの2倍である。なぜならこれらもまた同じ底辺FBをもちかつ同じ平行線FB、GCの間にあるから。

それゆえ平行四辺形BLは正方形FBに等しい。

同様にしてAE、BKが結ばれれば、平行四辺形CLが正方形HCに等しいことも証明されうる。ゆえに正方形BDEC全体は二つの正方形GB、HCの和に等しい。

そして正方形BDECはBC上に描かれ、GB、HCはBA、AC上に描かれている。

したがって辺BC上の正方形は辺BA、AC上の正方形の和に等しい。

よって直角三角形において直角の対辺の上の正方形は直角をはさむ2辺の上の正方形の和に等しい。これが証明すべきことであった。

の数の半分である 5 を引く。その残りは 3 で、これが求める平方の根であり、その平方は 9 である。

\*  $x^2 + 10x = 39$ ;  $(x + 5)^2 = x^2 + 25 + 10x = 39 + 25 = 64$ 

# デカルト『幾何学』

#### [平面的な問題とは何か]

次に、問題が通常の幾何学によって解ける場合、つまり平面上に描かれた 20 直線と円だけを用いて解ける場合は、最後の方程式が完全に整理されたとき、たかだか1個の未知の平方が、方程式の根に或る既知量を掛けたものと、やはり既知の他の或る量との加法か減法によって生ずるものに等しい、ということになるであろう。

#### [それはどうして解けるか]

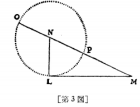
こうなれば、この根、つまり未知の線は容易に見いだされる。 なぜならば、 たとえば、

$$z^2 \sim az + bb$$

が得られたとすれば、直角三角形 NLM [第3 図] を作って、辺 LM を既知量 bb の平方根 b に等しく、他の辺 LN を  $\frac{1}{2}a$ 、つまり未知の線と仮定す bb

#### 6 幾何学

る z が掛かっていた他の量の半分にする. 次に, この三角形の底辺 MN を O まで延長して, NO が NL に等しくなるようにすれば, 全体 OM が求める線 z で ある. そしてこの線は次のようにあらわされる.



$$z \infty \frac{1}{2} a + \sqrt{\frac{1}{4} aa + bb}$$
. 10)

もし

 $yy \sim -ay + bb$ 

10 が得られたとし、y が見いだされるべき量であるとすれば、同じ直角三角形 NLM を作り、底 MN から NL に等しい NP を除けば、残り PM が求める根yである。ここでは

$$y \infty - \frac{1}{2}a + \sqrt{\frac{1}{4}aa + bb}$$

が得られる.

15 同様に, もし

$$x^4 = -ax^2 + b^2$$

が得られたのであれば、PM は x2 であり、

$$x{>}\sqrt{-\frac{1}{2}a{+}\sqrt{\frac{1}{4}aa{+}bb}}$$

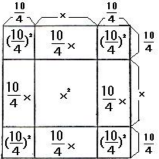
となるであろう、他の場合も同様である。

#### 1630年頃「永遠真理創造説」

数学的真理は人間知性のうちに神から生得的に与えられたもの

数学的観念が神によって自然のうちに自然法則を構成するものとして置かれている

- →幾何学的空間も神の創造物;アリステレス的経験論・目的論の排除—方法的懐疑 延長としての物体観;位置変化としての運動観—機械論的自然観—天上界と地上界の統一 最初の確実な知識=そのように疑っている間はわれわれは存在しているということ
  - →「我は考える、ゆえに我はある」
  - \*精神と身体の分離



1644年 『哲学の原理』出版 デカルト哲学の体系化-粒子論 『哲学の原理』第4部203-4

> だからといって、それらのものが実際にこのようにつくられ いうことは、このようなしかたでおそらく理解されようが、 二〇四 感覚不可能なものについては、それらがどのようなも しかし、すべての自然的事物がどのようにして生じえたかと **りなものであるか、を探究しようと努めたのである。** して、それらの物体の原因や感覚されない微小部分がどのよ れで十分である、ということ れらがそのようなものではないかもしれなくても、そ のでありうるかを私が説明したのであれば、たとえそ

分を見るときに、それらの部分から容易に、他の見えない部 学にも属さないものは何一つない。また、あれこれの歯車か の一部ないじ一種なのであって、機械学のうちの理論で自然 みに、ほとんどつねに依存している。実際、機械学は自然学 **うに、私は、自然の物体の、感覚可能な結果や部分から出発** 分がどのようにしてつくられているかを推測するのと同じよ 人が、ある機械の使用法を知っていて、その機械の若干の部 ことである。このようなわけで、自動機械の考察に習熟した 子から生じた木がしかるべき果実を結ぶのに劣らず、自然な ら組みたてられた時計が時をさし示すことは、あれこれの種 あらゆる感覚をすり抜けてしまうほど微小ななんらかのしく たと結論すべきではない。というのも、同一の職人によって

ることのないように、『気象学』の第一巻第七章の冒頭で、 など など など 私は心の底から承認する。そして、私の書いたことがすべて 疑いを容れないからである。このことは確かに真である、 事物の至高の製作者が、われわれの見るすべてのものを、数 きく異なる、ということがありうるのとちょうど同じように、 はまったくそっくりなのに、内部では歯車の組みたて方が大 を示しさえすれば、自分は十分な根拠と証明とを与えている いては、それらが彼自身の説明どおりに生じうるということ トテレス自身も、彼がこれ以上のことを何かなしとげたとか ののみを、その目的としているからである。それに、アリス 十分であろう。なぜなら、医学も、機械学も、自然学の助け の自然現象に正確に対応しさえすれば、私は十分務めを果た 多くの相異なるしかたでつくりえたであろう、ということは つくられた二つの時計が、等しく正確に時をさし示し、 はっきりことわっている。感覚にとって明白でないことにつ ののみを、したがって、自然現象のうちに数えられるべきも を借りて完成されうる残りのすべての技術も、感覚されるも したと思うであろう。このことでまた、人生の用にとっては

に、彼の哲学は、微小物体の遭遇のみから個々のものがどの 判断できるかぎりにおいてはーー、ということである。とと ようなしかたで発生したのかを示していなかった、あるい 尾一貫しているかどうかについては、他の人々に判断を委ね ろで、哲学について私がこれまで書いてきたことが、十分首 少なくとも、彼の見解のうちで記録に残されたものから ||0回 われわれはどのようにして感覚されない粒子の形や運 を承認している。それゆえ、おそらくなん人かの人は尋ねる が、それにもかかわらず、それらの粒子が感覚されないこと てきたかのように、一定の形と大きさと運動とを割り当てる ところで、私は、諸物体の感覚されない粒子に、あたかも見 その根拠のすべてが首尾一貫しているわけではなかった たとえいくつかのものについてそれを示していたとして

ときには、いかたる重さも理解せず、ただ、その物体が他の いかなる物体においても、その物体が単独で考えられている れらの微小物体に重さを帰属させていた、という理由。私は、

であろう。それでは私はどこからそれらの粒子がかようなも

すなわち、その認識が生まれつきわれわれの精神にそなわっ **うに答える。私はまず、最も単純で最もよく知られた原理、** のであることを知るのか、と。そういう人々に私は以下のよ

諸物体の位置と運動とに依存して、それら他の物体と関係づ けられるかぎりにおいてのみ、その重さを理解する。最後 がありうるか、そして、これら感覚されない物体のさまざま ている原理から出発して、たんに小さいというだけで感覚さ 覚されない物体の、同じような集合から生じたのだ、と判定 の中に認めたとき、これらの可感物は、さきほどのような感 考察した。次に、これに似たなんらかの結果を可感的なもの **た集合からいかなる可感的な結果が帰結するか、を一般的に** れない物体の、大きさや形や位置の間にいかなる主要な相違 はたらきは、たいていの場合、感覚によって容易に知覚しち ないからである。その差異とは、人工的につくられたものの られたものと自然の物体との間に、ただ一つの差異しか認め につくられたものである。というのも、私は、人工的につく まったく考えだされえないと思われたとき、そのように判定 した。とりわけ、これらの可感物を説明するしかたがほかに は、それらが人間によって製作されりるために必要であるか るほど大きな道具によって果たされる――なぜならこのこと した。このために少なからず私を助けてくれたのは、人工的 ということである。これとは逆に、自然の結果は、

299 哲学の原理 第四部 地球について

感覚を超越した事物の把握―機械論的

## 参考文献

小林道夫『デカルト入門』ちくま新書(2006) デカルト『幾何学』ちくま学芸文庫(2013)

# 科学史 13 コペルニクス後の科学:ニュートン

担当:三村太郎

(taromimura@g.ecc.u-tokyo.ac.jp)

1. ニュートン:ケンブリッジ大学教授就任まで ニュートン(1643~1727)

- 1661年 ケンブリッジ大学トリニティー・カレッジ入学 独力でデカルトやガリレオの著作を読む。
- 1664年 特待生に選ばれる
- 1665年 ペストの流行のため大学閉鎖—1667年 再開 閉鎖中に数学研究を進める ニュートンの回想→
- 1669年 ケンブリッジ大学ルーカス教授職
- 2. ニュートンの科学研究
- 1687年 『プリンキピア (自然哲学の数学的諸原理)』出版ペスト流行中の研究がもとになっている
  - 一その成果を公表するには至っていなかった
- 1684年 ハレー (1656~1742、王立協会)の訪問 「もし太陽に向かう引力が太陽からの距離の二乗に反比例するならば、惑星の描く曲線の形は何であるか?」という問題 について
  - →「楕円である」と即答

ハレーの回想→

\*引力の法則からケプラーの法則が導出できることを示唆

\*ケプラーの法則

第1法則: 惑星は太陽をひとつの焦点とする楕円軌道上を動く。

第2法則:惑星と太陽とを結ぶ線分が単位時間に描く面積は、一

定である(面積速度一定)。

第3法則:惑星の公転周期の2乗は軌道の半径の3乗に比例する。

→この法則を成り立たせている力とはなにか?について議論

注意 これらの法則はデータから帰納されたもので証明はされていなかった。

\*ホイヘンス(1629~1695)の振り子の研究

ガリレオによる振り子の等時性の原理

振動する振り子のふり幅が大きくても小さくても往復は同一

→この原理を利用した振り子時計の開発

振り子の長さで周期が決まる

- 1673 ホイヘンス『振り子時計』 中心引力は半径に比例し、周期の二乗に反比例
- →この原理は地上の現象に関する原理
- →天上界にも適用できるのではという着想
- \*フック(1635~1703): 王立協会フェロー、「フックの法則」

1665年の初めに、私は近似級数の方法および任意次数の2項式をこのような級数に帰着させる方法を発見した。同じ年の5月にはグレゴリーとスリユーズの接線法を、11月には高率法の直接的方法を発見した。また、翌年の1月には色彩の理論を発見し、5月には逆流率法の入口にまで到速した。同じ年に、月の軌道にまで広がっている風地について考え始めた。惑星の周期は軌道の中心からの距離の32乗に比例するというケブラーの法則から、球の内部を回転している天体がその球面を圧する力を計算する方法を発見したので、私は、諸惑星をそれらの軌道につなぎとめておく力は、それらの回転の中心からの距離の2乗に逆比例となければならないと推論した。そして、これによ

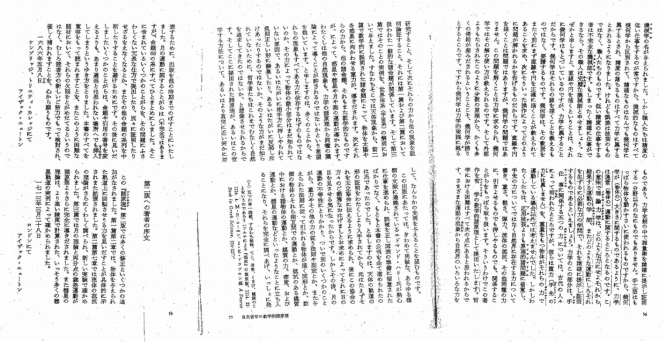
って、月を軌道に保つために必要な力と地球の表面における重力とを比較し、それらがかなり近いことを発見した。これらのすべては、1665年と1666年のベスト流行の年になされた。この時期に、私の年齢は発明のためには最高の時にあり、また、それ以後のいかなる時よりも数学と哲学に打ち込んだ。<sup>13)</sup>

フック氏は『それを証明した. しかし、それを公にしたときに他の人達が――自分で試みて失敗した後に――それの価値がわかるように、しばらくの間、秘密にしておく』と言った。"

アイザック解は直ちに「それは楕円になる」と答えた 博士は喜びと驚きに打たれ、「どうして知ったのか?」 聞いた、「何故? 計算したのだ」と彼は言った。そこれ

ハレー博士はすかさず、その計算について尋ねた、アイザック脚は手稿を探したが見つからなかった、しかし、彼は それを書き直して送ることを約束した。\*\* 1684年 ニュートンは『物体の軌道運動について』 (9ページ)をハレーに送付 →ハレーの勧めでその内容を大幅に拡張し 『プリンキピア』として完成。

\*\*『プリンキピア』序文 →



ユークリッド『原論』をモデルとして

### →公理の導入

例:「法則III 作用に対して反作用は常に逆向きで相等しいこと(作用反作用の法則

# 『プリンキピア』目次

第1篇 物体の運動について(真空中における)

命題1定理1「軌道を動く物体と、ある定点を結ぶ仮想的な直線は、もしその物体に働く力が常にその点に向かうにならば時間に比例した面積を描く。」

命題2定理2「一つの定点と運動体の間の直線が常に時間に比例する面積を描くならば、その運動体に働く力はその点に向かう」

\*命題 1 定理1の逆=ケプラーの第二法則の幾何学的証明;ケプラーの法則は観測データから導出したもので、証明はされていなかった。

→「各惑星に働く力は太陽を向いている」と結論

第2篇 物体の運動について(抵抗ある媒質中における)

## 第3篇 世界体系について

第 1 篇を踏まえて「惑星は楕円軌道で回転し、その求心力は各楕円の焦点に位置する太陽に向かっているので、各惑星に働く力は逆 2 乗の法則に従わねばならない」

- 3. ニュートン: ロンドン時代
- 1696年 造幣局監督官→のちに長官となる
- 1703年 フック死去;ニュートン 王立協会会長就任
- 1704年 『光学』出版
  - 1660年代から行っていた研究、講義に基づく;英語での執筆 「光の粒子説」の提唱―ホイヘンス「光の波動説」

## 参考文献

フォーベル編『ニュートン復活』現代数学社(1996) 河辺六郎『世界の名著31 ニュートン』中央公論社(1971)

- 4. フランス革命からエコール・ポリテクニク設立
- 17世紀 科学革命の時代

科学を通じて合理的な神によって設計された自然の法則を知る

18世紀 啓蒙主義の時代

理性を通じた自然の探求における神の存在の希薄化

→『百科全書』

ディドロ (1713~1784) とダランベール (1717~1783) によって編纂; 全 28 巻

- 1776年 アメリカ独立宣言
- 1789年 フランス革命

革命の波及を恐れたヨーロッパ各国が反仏同盟を結成し、フランスに対して干渉戦争 →戦争に必要な科学技術力を自国で維持する必要

1794年 公共事業中央学校(翌年にエコール・ポリテクニクと改称) 創設

工学者の養成―ギルド的な職能伝統をこえた技術者

教授として、ラグランジュ(1736~1813)、モンジュ(1746~1818)、ラプラス(1749~1824)など

科学教育(数学、物理、化学など)と技術教育(土木、建築、軍事など)を組み合わせた カリキュラム;3年で修了、授業料は無料

\*技術のための科学

解析学→力学→機械

画法幾何学→地図作成、測量、機械製図→土木、建築

\*卒業生は高級官僚となる;科学者も多数輩出

ポアソン (1781~1840)、コーシー (1789~1857) など

1799年 ナポレオン (1769~1821) 統領政府を樹立 教育改革を行う―阿学技術の制度化 中等学校リセの設置と、バカロレアの設置 国土を40に分けて、各地にリセと高等教育機関(ファキュルテ)を配備 ファキュルテに科学、文学、医学、法学、神学を設置 →科学の専門教育化

2. ドイツにおける研究型大学の創設ドイツにおける科学者養成の立ち遅れ―旧来の大学の維持→閉鎖1810年 ベルリン大学創設ヴィルヘルム・フォン・フンボルト(1767~1835)による

フンボルト:言語学者

「教える自由」と「学ぶ自由」 大学の独立性─「孤独と自由」→学問の探求に邁進 フンボルト「ベルリン高等学問機関の内的及び外的組織の理念」

初代総長フィヒテ (1762~1854)

哲学部の専門化

ドイツにおける自由学芸部は哲学部と呼ばれていた その一部に科学も含まれる

ゼミナールの形成

→学生実験を主体とした教育:ギーセン大学

\*リービッヒ (1803~73) による

### 参考文献

『世界の名著29 ヴォルテール、ディドロ、ダランベール』中央公論社(1970) 古川安『科学の社会史』南窓社(2001)